
 

 

Action directe. 
———————— 

Evangelium und Faschismus 
Himmel und Hölle. 

Die „action directe“ ist die neueste und modernste Bezeichnung für ei-
ne ebenso wirksame wie geheimnisvolle, schon uralte Kraft, die um die Jahr-
hundertwende in Frankreich plötzlich aufgekommen und den Kommunisten 
sowie Faschisten samt der Hegelschen Dialektik gründlich in die falsche 
Kehle gekommen sein muß. 

Es ist dies letztenendes genau dasselbe wie Nietzsches Dynamit, Jesu 
Gewalt, Fohat und Vril, Kundalini und ewiges Leben;  neuerdings sogar 
Implosion sowie Insistenzialismus genannt.   –   Man wird gewiß einwenden, 
daß Jesus Liebe und Sanftmut, aber nicht Gewalt gelehrt habe.   Diesen Irr-
tum gilt es sogleich klarzustellen.   Vor allem lehrte er wohl den „Himmel“.   
Der Himmel jedoch ist „inwendig in euch“,  dh. er ist:  „Seele“;  „was nützte 
es, ihr würdet dies oder jenes gewinnen, zB. Wohlstand, Gesundheit, Ge-
meinschaft oder auch Gott, nehmt jedoch an eurer Seele Schaden.“  Die See-
le, und deren ureigentlicher Zustand, die Seligkeit, das Glück geht Jesus über 
alles;  auch „Gott“ kann unglücklich machen;  das sieht man an den vergräm-
ten und verbitterten Gesichtern der kirchlichen Würdenträger;  zB. wichtig 
ist das Glücksgefühl, „die Seligkeit“,  die Gesundheit der Seele;  und erlangt 
wird solche „Seligkeit“ vor allem eben durch Gott.   –   Gott nämlich ist „im 
Himmel“,  dh. er ist die Persönlichkeit selbst, der Verwalter ihrer Gefühle, 
Zustände, die individualisierte Seele, das Zentrum oder ihr Herz;  Mose:   
„wenn sie dich fragen, wer zu dir im Namen Gottes gesprochen hat, wer das 
ist, „Gott“,  sage ihnen, das ist einfach der „ich bin ich“.   Ein ganz klarer 
Fall.   Gott unterscheidet sich vom Menschen nur allein dadurch, daß das 
übliche Verhältnis, „viele menschliche Selbstbehauptungen einer Anschau-
ung Gottes gegenüber“,  umgekehrt wird in „eine göttliche Selbstbehauptung 
in vielen menschlich gearteten Selbstanschauungsformen“.   –   Durch eine 
solche enorme Aufwertung der menschlichen Persönlichkeit wird diese „mit 
großen psychischen Energien geladen“.   Darauf nehmen die Evangelien 
Bezug:   „der Himmel ist Gewalt, Energie, Dynamit, Leben, und wer in den 



 

2 

Himmel gelangen will, der muß dem Himmel Gewalt antun, denn nur wer 
vom Himmel kommt, seiner Art ist, gelangt wieder dorthin zurück, dem 
bedeutet er etwas“.   Auch sonst wird Jesus immer ein „gewaltiges Auftre-
ten“ nachgesagt, und seine Aufforderung zur „Nachfolge“ muß wohl in dem 
Sinne gedeutet werden, „seid alle genau ebenso vollkommen, wie ihr euch 
einen Herrgott im Himmel stets vorstellt“ sowie, „nach mir kommen gewiß 
noch viele, die wesentlich größere Dinge der Art zustandebringen werden, 
dh. nicht im Sinne des Gänsemarsches.“   –   Es scheint also, daß die übliche 
Auffassung von der „Sanftheit“ Jesu recht einseitig geartet ist;  auch wird 
wohl eher ein Starker des Zartgefühls fähig sein, weil er auch stark genug ist, 
seine eigenen Kräfte zurückzuhalten, als daß ein Sanftbesaiteter eines energi-
schen Impulses fähig wäre, sagen wir, eben zur Behauptung und Verteidi-
gung seines Zartgefühls ua.,  denn ein solch „Sanfter“ wird sich vielmehr von 
allerlei Impulsen hin- und hertreiben lassen, wie es gerade kommt.   Man 
verwechselt auch hier aus rein menschlichen Rücksichten heraus gern das 
Primäre mit dem Sekundären. 

Die Action directe ist soweit eine vornehme Umschreibung der „rohen 
Gewalt“,  der reinen Energie, zu der hier nur unverhältnismäßig kurz Stel-
lung genommen werden kann, denn das Thema ist riesig.   –   Wiederum gilt 
es zu korrigieren, daß reine Gewalt nicht dasselbe wie Brutalität sein muß, 
obwohl sie dazu ausarten kann, ähnlich wie Gesundheit in Krankheit ausar-
ten kann;  aber nicht muß.   Überhaupt hat jeder Mensch so seine eigene 
Sprache und Vorstellungswelt, daß hier anheimgestellt werden soll, Gewalt 
als Ausdruck für ein der Existenz überlegenes Lebensgefühl von Aktivität zu 
verwenden.   Wenn der „Existenzialist“ etwas erreichen will, muß er als 
solcher erst noch die Kraft mittelbar aufrufen, denn von selbst geschieht ja 
nichts, zB. als den sogenannten Willen.   Der „Insistenzialist“ operiert ohne 
jede Vermittlung, ohne allen Willen, er handelt „spontan“,  tut es selbst:   
action directe.   Gewalt, Energie ist es selbst, welche agiert, ohne jede Ver-
mittlung, „ohne Willen“. 

Hinzu kommt, daß Aktivität, aber da es sich um eine im Leben primär 
gestellte Aktivität handelt, wäre besser zu sagen Gewalt,  –  daß Gewalt aus 
einem Zentrum in die Peripherie vorstößt, aus dem Einen ins Viele geht, 
weshalb die Religion der Gewalt Moses und Christi monistisch orientiert 
war.   Jeder Monismus ist aber in seiner Konsequenz persönlich, nicht etwa 



 

3 

„unendlich“.   Das „Unendliche“ ist keine wahre „Einheit“.   Gute „Religion“ 
ist daher wohl immer eine solche der „Gewalt Gottes“;  sie macht ihre Ver-
treter „lebendig“.   Sie verleiht wahre Persönlichkeit. 

Um zu erspüren, welche Art „Lebendigkeit“ gemeint sei, hier zwei 
Beispiele dafür.   Jesus sagte, „wenn ihr darauf kommt, was ich unter dem 
Himmel verstehe“,  - denn er mußte seinerzeit noch alles recht volkstümlich 
und in Gleichnissen aussprechen, trotz innerer Wissenschaftlichkeit, seine 
Einsichten hatten immer einen für die Allgemeinheit gültigen Ewigkeitscha-
rakter, -  „dann seht nicht hinter euch, daß ihr vorher noch etwas anderes 
erledigen wolltet, und blickt auch nicht voraus, als ob es draußen läge, was 
erst noch erlangt werden müßte, um soz. durch solche Fürsprache unmittel-
bar in den Himmel zu kommen, der gegenwärtig nahe herbeigekommen ist.   
Er sprach von den Lilien auf dem Felde und von den Toten, die sich selber 
unter die Erde bringen.   Das ist ein reguläres Initiationsprogramm.   Aufklä-
rung über die Wahrheit sollte allen die Freiheit bringen.   Fragt sich nur was 
für „Freiheit“. 

Diese ganze Intitiationstechnik ist nun durch die Kirche reichlich ver-
krittelt und entstellt worden;  ja, nicht nur durch die Kirche;  aber es wäre im 
Sinne der action directe auch zB.,  wenn wir die Kirche, nur weil sie zufällig 
vorgibt, mit den Evangelien zu tun zu haben, deshalb noch garnicht als „vor-
handen“ berücksichtigen sondern glatt ignorieren.   Wir brauchen das, um für 
ein beziehungsloses, modernisiertes Verständnis der Gewalt freie Hand zu 
bekommen.   Jemand, der ein großes Mundwerk hat, kann noch lange nie-
manden „zwingen“,  daß er ihm auch Gehör schenke.   Man lacht darüber 
und läßt ihn stehen:   action directe. 

Auf einen zeitgemäßen Nenner gebracht, müßte ja den Toten und Li-
lien heute das Folgende gesagt werden, der Mensch lebt in der Zeit dadurch, 
daß er an Ereignissen, die er schon vorfindet teil-nimmt bzw. sich davon 
„aus-schließt“,  und also nicht von sich aus aktiv wird, ein Strom treibt an ihn 
heran und nimmt ihn mit;  sowie daß vieles von dem, was er tut, nicht mehr 
von ihm geerntet werden kann, sondern von „späteren Generationen“,  die 
einer abstrakten „Zeit“ angehören, ein anderer Strom spült etwas von ihm 
weg, aus ihm hinaus, in die Abstraktion.   Also:   Fremdes macht er sich zu 



 

4 

Eigenem;  Eigenes wird für ihn zu etwas Fremden, das ist ein Tatbestand, ein 
absurder Tatbestand. 

Dieser Tatbestand macht ihn somit zum Werkzeug, ganz gleich für 
wen.   Jesus wollte nicht einmal, daß einer zum Werkzeug oder Knecht Got-
tes würde.   Dafür gibt es zwei Aussprüche.   Erstens wurde von ihm die 
Freiheit der Juden geleugnet, was diese nicht verstehen konnten, und er dis-
kriminierte die Wahrhaftigkeit des jüdischen Gottes.   Zweitens verstand er 
unter Nachfolge keinen „Gehorsam“,  sondern „gleichwie der Vater alles tut 
aus sich selbst heraus, also auch hat er seinem Sohn, seinem Erben gegeben, 
alles aus sich selbst heraus zu tun“,  dh. das Genie ist vom Vater in aller 
Vollkommenheit auf den Sohn übergegangen, vererbt worden, sowie die 
Samen der Lilien wiederum Lilien hervorbringen, ganz aus sich heraus.   Das 
muß man „verstehen“ können!   Und dazu gehört mehr als „redliche Arbeit“ 
leisten oder Butterstullen essen. 

Die menschliche Persönlichkeit hat aber die Fähigkeit und das Bestre-
ben, in einigen Ausnahmefällen, mehr als Werkzeug zu sein, Herrennatur, 
Königswürde, Gottwesenheit zu behaupten, Souveränität, die uns zu Pries-
tern und Königen machte.   Es ist möglich, ein fernes Ideal in einem gegen-
wärtigen Impuls zu verdichten, wie sich auch umgekehrt viele den aktuellen 
Erfordernissen dadurch entziehen, daß sie diese als Ideale an einen fernen, 
unerreichbaren Himmel hängen, oder eben „in den Dreck ziehen“.   Statt 
etwas „Angefangenes als Ganzes fortzuführen“,  kann ich auch umgekehrt 
immer wieder in jeder Phase dieses Prozesses völlig neu beginnen, dh. von 
mir aus, wodurch dieser Tatfluß rhythmisiert wird, was die Edda als „Thors 
Hammer“ bezeichnet, sein Leben „schmieden“.   Das ist dann die action 
directe.   Sie bedarf einer speziellen Präparierung des Denkvermögens, um 
aus der Abstraktion, der Vermittlung und der Logik herauszukommen. 

Ein anderes Beispiel dafür bilden Jesu Vorwürfe, „was seht ihr den 
Splitter im Auge des Nächsten…“ oder „daheim und zu seiner Zeit gilt der 
Prophet nichts“;  der Typ Mensch kehrt im Prinzip lieber vor fremden Türen 
als vor der eigenen.   Die Psychologie nennt das Extraversion, die Philoso-
phie Existenzialismus.   Dadurch wird aus dem Stahlhammer der action di-
recte  –  ein endlos langes Gummiband, „einen Knaben brachte sie zur Welt 



 

5 

und der wird die Glaubenslosen, die Toten weiden mit einer Gerte, so hart 
wie Kruppstahl“.   Das kann jeder in den Evangelien nachlesen. 

„Umgestürzt, umgestürzt will ich sie machen“.   Es gibt Wege und 
Mittel ohne Zahl, aus der menschlichen Beschränktheit in Raum und Zeit 
herauszukommen;  nicht durch Entwicklung, durch Revolution.   Wissen ist 
Macht, auch im Bereich der Religion.   –   Solche Worte erscheinen aber dem 
Leser unmöglich, fremdartig;  das kommt, weil er noch nie etwas „Esoteri-
sches“ zu hören bekam, es sich immer nur einbildete.   Wirkliche Esoterik  –  
ist mit der handelsüblichen Logik garnicht aufzufassen;  sie setzt die Ausbil-
dung eines anderen Denkvermögens voraus.   Aber nur der Lebendige weiß 
aus eigener Erfahrung, was Leben ist, um es zu lieben und zu fördern überall 
in der Welt, wo er ihm je begegnen sollte.   Die These von der „Rücksichts-
losigkeit“ der Gewalt, der „Vergewaltigung“ anderer durch sie ist ein Er-
zeugnis aus Furcht und Schwäche des Dilettantismus’, des Großmauls Mas-
se, der Kritik einer an Selbstüberschätzung krankenden Laienschaft.   Und 
Arroganz ist wiederum exzentrierte, gelähmte action directe. 


