
 

 

Entwertung aller Werte 

Es besteht seit den ältesten Zeiten eine gewisse Diskrepanz zwischen 
Menschen, die es „mit Gott halten“ und solchen, die „davon nichts wissen“ mö-
gen.   Ein Typ klagt den anderen wegen seiner Äußerlichkeit an;  ja er findet 
diese Äußerlichkeit durchaus auch in sich selbst vor, ohne freilich ihre Wurzel 
erkennen und beseitigen zu können;  diese warten daher auf den Tag ihrer Erlö-
sung oder auch des Gerichtes.   Denn da gibt’s nur zwei Möglichkeiten, dieses 
Verhältnis beider Typen zur Klärung bringen zu können:   durch Steigerung im 
Sinne von allgemeiner Entwicklung oder durch Absonderung und Spaltung im 
Sinne der freien Tat.   Gegen die Hypothese der Entwicklung spricht der Um-
stand, daß seit Beginn der menschlichen Geschichte die Moral nicht um einen 
Schritt vorangekommen ist;  für die Spaltung spricht ein jedes Wort aus den 
Evangelien, zu dem sich Millionen bekennen.   Es hat nun keinen Zweck, dem 
Menschen bloß immer Äußerlichkeiten vorzuwerfen, immer nur ganz allgemein 
Äußerlichkeit („die da Herr! Herr! rufen“);  man muß diese vielmehr schon in 
ihren Einzelheiten erkennen und bekämpfen, in denen sie hervortritt, und dazu 
wird nicht systematisch zwar, aber methodisch die folgende Untersuchung die-
nen.   Es wird sich zeigen, daß der Geist auf Selbstbezug und Materie auf Fremd-
bezug oder mechanischer Gegenseitigkeit beruht.   Die eigene Heiligkeit kann in 
vollkommener Weise auf einmal ganz erlangt werden, genauso, wie es in der 
Apokalypse vorausgesagt wurde;  man muß dazu lediglich eine durchgreifende 
Analyse der menschlichen Werte vornehmen, was den Menschen heilig ist. 

Welche Rolle spielt also der Wertbegriff oder der Wert selbst im mensch-
lichen Leben?   Was sind die höchsten Werte, und wird zB.  nach falschen Wer-
ten gestrebt, wie etwa den vergänglichen, oder gibt es am Ende gar keine Werte?   
–   Sollte es gar keine Werte geben, so scheint es, müßte der Mensch aller Inte-
ressen am Leben verlustig gehen, denn woheraus möchte er sich für Firlefanz 
oder ihm gleichgültig bleibende Dinge je erwärmen können?   –   Wir werden 
erkennen, daß ein Leben unter Werten, unter Wertbestimmungen in jeder Bezie-
hung ein unfreies ist, während das Interesse an einem vollkommen freien Leben 
aus ganz anderen, freilich gänzlich unbekannten, bzw. in ihrer Funktion verkann-
ten Quellen gespeist wird. 

Am deutlichsten wird uns das Wirken des Wertes natürlich am Geld;  die 
Münze ist so ziemlich dasselbe für einen Wert, wie die Stunde für die Zeit, wie 
das Meter für den Raum, das Kilo fürs Gewicht  –  ein Maßstab, der Unterschie-



 

2 

de und Vergleiche ermöglicht.   Über den Vergleich hören wir später noch.   –   
Aber das Geld stellt keinen „Wert an sich selbst“ dar, sondern symbolisiert nur 
den Wert seiner Handelsobjekte, eben als Maßstab;  der Geldwert des Geldes 
beläuft sich nur auf Pfennige je Schein und Münze;  das Geld vermittelt lediglich 
Werte, ähnlich wie die Gedanken Realitäten vermitteln ohne Berücksichtigung 
ihres Wertes und ohne selbst solche zu sein, bzw. nur ganz geringen Maßes.   –   
Werte selbst sind dann zB. Wohnung, Garderobe, Nahrung, eine Uhr, ein Fahr-
rad, ein Auto;  sie sind es insofern, als man sie für etwas gebraucht, also um sich 
zu verbergen, zum Wärmen, zum Sattwerden, zur Orientierung, zum Fahren 
usw. .   Dinge, die wir nicht benötigen oder ständig zur Verfügung haben, sind 
nahezu „wertlos“,  zB. Luft, Wasser, Sand, Abfälle aller Art;  man zahlt nichts 
dafür;  insofern sie uns beeinträchtigen, sind sie sogar mehr als wertlos, dh. 
wertwidrig, kostspielig, „Unkosten“ verursachend. 

Die Entstehung der Werte liegt im Verhältnis vom Bedürfnis zur Befriedi-
gung begründet.   Befriedigungen, nach denen kein Bedürfnis besteht, oder die 
bestehenden Bedürfnissen nicht entsprechen, sind wertlos.   Ein Schatz, dessen 
Fundort mir unbekannt ist, oder ich habe den Schlüssel zu einer Kassette nicht,  –  
ist zu dieser Zeit ohne jeden Wert für mich, vielleicht auch sogar ohne jeden 
indirekten Wert, für später, wenn ich da nämlich nie herankomme.   Andererseits 
sind auch Flugzeuge, deren Herstellungskosten sich noch so hoch belaufen mö-
gen, völlig wertlos für einen Wilden, der ihre Bedienung nicht versteht und für 
den „Mann von der Straße“,  den sie zu teuer kommen.   Wertlos ist die Heizson-
ne für die Sahara und sind Devisen für den Dschungel.   Wasser hat in der Wüste 
einen ganz anderen Wert als zuhause;  gebe ich meine Ration einem anderen, hat 
sie noch dazu für mich nie einen Wert gehabt, ich wußte es nur nicht;  trocknet es 
aber aus, hatte es überhaupt keinen Wert gehabt, wie der Mond keinen Wert für 
uns hat, solange wir ihn nicht erreichen können. 

Einen Wert hat also die Tapete für die Wand, die Lampe fürs Zimmer, die 
Gardine fürs Fenster;  für sich selbst hat ein Ding nie Wert, immer nur für ande-
res, für sich selbst hat etwas nur Dasein (bzw. Schönheit).   Insofern wir zum 
Schutz, zur Erhaltung und Pflege unseres Leibes und seiner Organe uns der Sinne 
und Glieder, insbesondere der Augen bedienen, und uns das alles Unkosten be-
reitet oder solche auch nur wert wäre, haben auch diese Dinge einen „Wert“,  
eben indirekten Wert. 

Da Werte also immer Gebrauchswerte sind, so fragt sich als erstes und ge-
nerell, ist mein Verhältnis zum Gebrauchsobjekt ein freies oder ein unfreies?   



 

3 

Be-nöt-ige ich etwas in der Welt unbedingt, oder treibe ich freien Gebrauch mit 
Verschiedenem ohne jede Nötigung?   So glaubt der Mensch doch vor allem, 
Kriege seien die „Ursache des Fortschrittes“,  Not „mache erfinderisch“,  ohne 
Mangel an etwas gäbe es kein Interesse daran, keine Bewegung, zB. Mangel an 
Sieg einer Mannschaft, wäre alles sinnlos, würden wir erlahmen, einschlafen, 
und Not sei eben das eminent Schöpferische geradezu in der Welt.   Auf das 
Gefährliche dieser primitiven Ansicht der Gebildetsten unserer Zeit brauchte 
wohl nicht noch besonders hingewiesen zu werden. 

An dem Punkt setzt Religion ein.   Religion sagt, ich kann direkt Gegens-
tände ergreifen oder indirekt Wesen beeinflussen;  ich kann nicht Wesen „ergrei-
fen“ oder Gegenstände „beeinflussen“!   Der Zwang ist ein Begriff, der sich nicht 
einmal gedanklich vorstellen läßt, ein synthetischer Unbegriff, so wie es auch 
andererseits die Trugschlüsse gibt.   Da sind noch mehr solcher Unbegriffe.   
Gegenstände kann ich nicht zwingen, weil sie nichts von sich aus vermögen;  
Wesen kann ich auch nicht zwingen, weil sie keine Gegenstände sind;  manche 
Tiere lassen sich eher totschlagen, als daß sie gehorchen  –  wieviel mehr darum 
der wache Mensch.   „Gezwungen“ werden kann ein Wesen durch nichts in der 
Welt;  aber es kann von sich aus versuchtem Zwange entgegenkommen und ihn 
so verwirklichen helfen (Heuchelei);  nur handelt es sich auch hier dann noch 
immer nicht um „Zwang“ sondern eben um indirekte Freiheit.   Aller objektive 
Zwang ist eingebildet;  subjektiven Zwang gibt es auch nicht;  sofern es Zwang 
zu geben scheint, geht er immer nur vom Subjekt aus.   Unfreiheit ist geradezu 
eine technische Unmöglichkeit und geistige Absurdität;  sie beruht einfach dar-
auf, lebendig Seelisches mittels am toten Physischen gewonnener Begriffe aufzu-
fassen, so als wollte man von „Farb - tönen“ sprechen. 

Ich kann zB. freiwillig verhungern, verdursten, erfrieren, verbrennen (Hei-
lige), ersticken, ertrinken, den Heldentod sterben oder wie gesagt anderen will-
fahren.   So ich Notlagen willfahre, scheint es, als zwängen mich diese dazu, wie 
man mit der Hand einen Gegenstand an seinen Platz rückt;  dann könnte aber 
auch von „Zwang“ die Rede sein, wenn ich mir Vorteile verschaffe;  ich greife 
eben nicht „von mir aus“ danach sondern folge zB. dem Willen eines anderen, 
der nach Kenntnis meiner Natur mich durch Anbieten von Vorteilen zu deren 
Ergreifen zwingt, wie auch ein Hund nicht anders als zuschnappen kann,  –  so 
als wäre ich gar nicht da, oder wie man durch Ziehen von Gräben im Lande 
Wasser verteilt.   „Zwang“ ist nur so denkbar, daß die Seele von sich aus mate-
riellen Gesetzmäßigkeiten folgt, uzw. nachdem man sie zuvor um deren wahren 
Charakter getäuscht hat.   Das ist die psychische Mechanik des seelenlosen oder 



 

4 

konventionellen Menschenschlags.   Nur wer auch den größten Vorteilen beden-
kenlos „vor die Brust“ zu stoßen vermag und das schwerste Kreuz ohne Umstän-
de auf sich nehmen kann, ist ein jederzeit aus Freiheit handelnder, aus Wahrheit 
heraus handelnder Mensch, denn „die Wahrheit wird euch freimachen“ heißt es 
da nicht ohne Grund.   Man steht Vor- und Nachteilen nur entweder illusiv unfrei 
oder aufgeklärt frei gegenüber;  Freiheit und Unfreiheit haben ihre alleinige Ur-
sache im Menschen drinnen. 

Blicke ich von meiner Grabesschwelle aus aufs Leben zurück, stellt es sich 
mir dar als eine Summe von Taten;  diese Taten erfolgten auf verschiedenste 
Anlässe hin und hatten die mannigfaltigsten Wirkungen;  aber wie ich mich als 
Urheber zu meinen eigenen Taten stellte, hatte immer nur an mir gelegen;  dumm 
war es, wo ich glaubte unter „Zwang“ zu stehen, und gescheit war es, wo ich 
mich als den freien Urheber für alles erkannte.   Fürs Denken gilt genauso das-
selbe;  von einer „zwingenden“ Logik zu sprechen grenzt bereits schon an Idio-
tie. 

—————— 

Werte, Götzen und Götter sind nun imgrunde dasselbe;  sie werden gleich-
erweise angebetet, bewundert, mißbraucht.   Man glaubt sie zu „beherrschen“,  
und doch sind es die Geister, ist es die Technik, die den Menschen beherrscht, 
wie feinfühlige Naturen längst herausgefunden haben.   War in alten Zeiten die 
Welt den Menschen von Göttern beseelt, so konnte sich ein religiöses Interesse in 
dieser Welt nur gegen die Götter der Menschen richten (Mose);  heute hat nie-
mand mehr ein Gefühl dafür, was Götter sind, das Menschliche lebt sich in ande-
ren Formen aus, das alte religiöse Interesse besteht aber mit ungebrochener Kraft 
fort;  soll es wiederum aktualisiert werden wie in den früheren Zeiten, gilt es die 
sog. Werte der Menschen zu zerstören, zu vernichten, aufzulösen, geistig gese-
hen, im Innern der eigenen Seele eines jeden.   Diese „Werte“ sind heute allen 
das, was dazumal die Götter waren:   ihr heiligstes Heiligtum, ihr größter, erha-
benster Besitz, an dem alles Sinnen und Trachten orientiert ist und seinen Maß-
stab findet, wie es uns die Apokalypse von der sog. Stadt Babylon beibringt.   
Der religiöse Angriff muß sich darum exakt genau auf alle Werte schlechthin 
richten, denn Religion ist Kampf bis zum Sieg, und vorher wird nicht Ruhe noch 
Frieden sein.   Wer dieses Menschheitsschicksal nicht als das seine erkennen und 
erleben kann, mag sich als Sonderling, als Abnormität oder als ausgestoßen be-
trachten vom heiligen Jerusalem. 



 

5 

Was den Menschen insbesondere der Religion entfremdet und in den 
Staub wirft, ist seine (große) Gefolgsamkeit gegenüber Dingen und Wesen außer 
sich, woraus sich die Unachtsamkeit bezüglich des sekundären Relativismus’ und 
der inneren Voraussetzungen seiner ganzen Bewertungen herleitet.   Unter ge-
wissen Voraussetzungen tut ein Mensch etwas;  sein Tun ist ihm bewußt, die 
Voraussetzungen dazu sind ihm nicht bewußt.   Dies und das „müsse getan wer-
den“,  meint der Mensch plötzlich;  er sieht Verästelungen, die Zweige, die 
Früchte,  –  was er übersieht, ist der Stamm, die Wurzel, das Erdreich;  ihm fehlt 
der Sinn für Grundlagen, Standpunkte, Gesichtswinkel und Situationen.   Er steht 
auf dem einen Waagebalken der Ereignisse und übersieht dadurch sowohl sich 
selbst, als auch die Mitte und die Wahrheit der anderen Seite;  dann ist er mitten 
hinein verflochten in den ganzen Kausalmechanismus.   Der höhere oder Über-
mensch steht in der Mitte, quasi „zwischen den Zeiten“,  von ihnen unberührt;  
für ihn gilt das eine nur, wenn das andere auch schon für ihn galt;  wer da ver-
gißt, daß er sich die Grundlagen selbst gewählt hat, der sieht sich den weiteren 
Folgen nicht nur zwangsläufig ausgeliefert sondern glaubt auch noch, sie würden 
ihm von außen zugeschickt, als sog. Schicksal.   Wer sich bei der Wahl von 
Entschlüssen nicht schon seiner Freiheit bewußt bleibt sondern immer gleich an 
die Ausführungen denkt, der muß unbedingt, wenn die letzteren anfallen, nun 
umgekehrt sogleich ihrer Grundlegung gedenken, ohne sich jetzt aber natürlich 
auch seiner Freiheit erinnern zu können, der Freiheit seiner Grundlegung.   Die 
Folgen sind nur dann frei, wenn auch schon die Grundlagen vollkommen freie 
waren;  wer hier etwas versäumt (sündigt), hat es dort später „auszubaden“,  
zwangsläufig;  Freies erzeugt Freies, und Unfreies erzeugt Unfreies. 

Wie schon Buddha verkündete, so gilt auch noch heute, daß diese Zweisei-
tigkeit des augenblicklichen Ichs, von der weder Esoteriker noch Psychoanalyti-
ker eine Ahnung haben, der sog. Zweierlotus den Menschen, der sich ja außer-
dem gar nicht unfrei fühlt, in einer wirklich ganz erhabenen Weise frei macht, 
uzw. von seinem ihm unbewußten „Schicksal“,  vom ganzen Rad der Kausalitä-
ten und Gerechtigkeiten sowohl im Himmel wie auch auf Erden, so unglaublich 
das immerhin klingen mag!   Es ist wahr;  und hinzu kommt, daß ein solcher frei 
wird auch von dem, was die Menschen „Unterbewußtsein“ nennen, und was es in 
dem Sinne auch gar nicht gibt.   Denn Schicksal und Unterbewußtsein schreibt 
der Mensch seiner Umwelt und seinem Leibe zu, dh. er übersieht ganz, daß die 
Ursache dieser beiden er unmittelbar selbst ist, in seiner Zweiseitigkeit.   Da-
durch ist der Mensch nur ein halber.   Diese Halbheit findet ihren Ausdruck dar-
in, daß man von ihm meint, daß er niemals „ganz da“ ist sondern stets irgendwie 



 

6 

sich zurückhält, ausweicht, abgleitet, abwegig denkt usw.;  er hat einen ver-
schwommenen Blick und ein laues Verhalten (indifferent), kann dem vollen Typ 
nur Dämonie, Hexerei, „Bösen Blick“ oder Fanatismus zuerkennen, wie er es 
nennt.   „Fanatismus“ und Lauheit stehen sich hier ohne Vermittlung „Gewehr 
bei Fuß“ gegenüber.   Ein Mensch steht zB. „über den Dingen“,  bleibt „außer“ 
ihnen, geht „nebenher“ oder gelangt von hintenherum zu ihnen („Diebe, Heuch-
ler und Mörder“  –  Jesus), wie es in der Fachsprache heißt.   Was dabei als 
Nächstes, als Effektives übersehen und umgangen wird, erzeugt einerseits das 
Unterbewußtsein und andererseits das Schicksal.   Das sind Einsichten von gera-
dezu mathematischer Gewißheit, worauf auch von Jesus immer wieder in seiner 
Art hingewiesen wurde.   Man kann sie sich nicht genug zu Herzen nehmen;  aus 
diesem einzigen Grunde entstand allein schon der ganze Buddhismus als solcher, 
den doch im Grunde niemand heute mehr mit völliger Gewißheit versteht.   Für 
den Sehenden aber ist es geradezu peinlich und erniedrigend, sich womöglich ein 
Unterbewußtsein,  - ein zweites, unkontrolliertes Ich (Gewissen), -  oder gar ein 
„Schicksal“ nachsagen bzw. andichten lassen zu müssen, ein Jenseits. 

Ich „muß“ nicht trinken schlechthin, „weil“ ich Durst habe schlechthin, 
sondern nachdem ich dem Durst zustimme einerseits, stimme ich auch womög-
lich dem Trinken zu andererseits.   Gewisse Wirkungen erfordern durchaus ganz 
bestimmte Ursachen für sich, deren es keine anderen gibt;  aber Ursache und 
Wirkung stehen nicht auseinander wie zwei Kugeln, deren eine die andere von 
außen her anstößt, sondern die Ursache als solche enthält in ihrem Begriff und 
Wesen keimhaft bereits die Wirkung als nachfolgende, und diese enthält noch 
immer die Ursache in sich.   Bei Wahl der Ursache habe ich deren Wirkung 
bereits zugleich mitgewählt sowie umgekehrt;  das eine kommt mir nicht später 
von irgendwo außerhalb her überraschend und ungelegen dazu, soz. „zwangsläu-
fig“.   Meine Freiheit bleibt stets souverän.   Oder auch, nach jeder Tat bleibe ich 
stets derselbe, nur das Werk verändert sich vor meinen Augen;  nur dann werde 
ich Begonnenes fortführen, wenn es für mich jetzt noch immer dieselbe Bedeu-
tung hat, wie es sie dazumal schon für mich besaß;  ein Versprechen „löse“ ich 
niemals ein als Folge  –  und „aufgrund“ dessen, es einstens gegeben, dh. früher 
etwas gesagt oder getan zu haben, sondern weil ich mir schon dazumal sagte, es 
wird die Zeit kommen, wo das und das für mich das Aktuellste sein kann, und 
indem diese Zeit herangenaht ist, tue ich das, was für mich in diesem Moment 
das Aktuellste ist aufgrund der schon früher vorausgesehenen gegenwärtigen 
Situation, ohne alle  –  Berücksichtigung von Vergangenheit.   Dieses Prinzip 
kann in vielen Abwandlungen geltend gemacht werden.   Mitunter erweisen sich 



 

7 

nämlich die früher eingegangenen „Verpflichtungen“ als sinnlos, als überholt, 
aufgehoben oder anderweitig erledigt.   Etwas Ausgeliehenes gebe ich natürlich 
auch niemals etwa zurück „wegen“ der damals eingegangenen Verpflichtung, 
sondern weil ich und kein anderer jetzt sonst zur indirekten Ursache einer Schä-
digung einer Person würde.   Realistisch ist allein diese gegenwärtige Auffas-
sung, völlig abstrakt jener seltsame Umweg über die „Zeit“.   Denn ich kann 
etwas Begonnenes fortführen bzw. „diese ernten, was jene gesät haben“;  das ist 
gottselige, uneingeschränkte Freiheit für Gute und Böse im esoterisch christli-
chen Geiste.   „Oh, daß sie doch heiß oder kalt wären und keine indifferenten 
Philister, denen in ihrer öligen Art nie beizukommen ist“. 

Nur dann, wenn ich mich mit einer Seite dessen identifiziere, das ich nicht 
bin („Hurerei“  –  Mose), zB. mit dem Leib, bin ich weiteren Notwendigkeiten 
und Verpflichtungen geradezu ausgeliefert, zB. der Ernährung aus der Welt, muß 
„ich“ für den Leib sorgen, als sorgte der Leib selbst, als wäre ich nicht.   Gleich 
mit dem Leib, mit dem Tun wird begonnen statt im Ich („ich bin das A und O“);  
und dann ist diesem Kesseltreiben auf keine Weise mehr zu entkommen.   Nie 
stellt ein Mensch das reine, unvermischte, freie Ich den Tatsachen direkt gegen-
über;  er begnügt sich vielmehr mit Äußerlichkeiten:  mit Demonstration, mit 
Repräsentanz, mit Form und „Erscheinung“;  so ist dieses menschliche Ich kein 
lebendig wirksames sondern nur ein gerade schattenhaft zuschauendes, als sol-
ches;  es übt keinerlei Funktionen aus, und es läßt sich bei seinem dürren Forma-
lismus genug sein;  Entsagung und Mißgunst sprechen dem feineren Beobachter 
aus den Menschen entgegen, oder auch Überempfindlichkeit und Ungefälligkeit;  
das Ich fühlt sich imgrunde als der so recht überflüssige und gelangweilt an einer 
Zigarette kauende bzw. verlegen mit seinen Fingern spielende Reisebegleiter 
seiner leiblichen Natur. 

Unter solcher Berücksichtigung ergibt sich erst die wahre Anschauung von 
sog. „Werten“.   Haben sie Gewalt über mich, und sei es indirekt, sind es keine 
Werte mehr sondern bereits interessierte Despoten;  habe ich Gewalt über sie, 
sind es auch noch keine Werte sondern nur erst gleichgültige Existenzen.   Ande-
re als diese beiden Verhältnisse gibt es hierfür nicht;  der „Wert“ läßt mir durch-
aus keine freie Wahl wie andere, gleichgültige Gegenstände zB. sondern fordert, 
lohnt oder bestraft, wie die Gebote tun, die ja auch ganz allein dadurch auf den 
Menschen wirken, daß sie für ihn Werte darstellen.   Wenn Gebot oder Wert 
auch nicht wirken wie Gesetz oder Peitsche, dh. von sich aus, so tun sie es eben 
dennoch dadurch, daß der Mensch ganz von sich aus ihnen diese Macht durch die 
Kraft der Einbildung  –  gibt  –;  und das will wohl etwas heißen;  hier verlieren 



 

8 

nämlich die Einbildungen ihren harmlos abstrakten Charakter und beginnen zu 
wirken, auf dem Umweg über das „Unterbewußtsein“,  gleich den „Vampiren“. 

So verbirgt sich durchaus geradezu etwas Ungeheuerliches hinter diesem 
unscheinbaren, solide und vornehm wirkenden Begriff.   Selbst der Verrückte hat 
ja noch immer seine Werte, unter deren Zwang er steht;  aber schon der Normale 
kann alle Werteorientierung aufgeben und überwinden.   Selbst Dinge wie Vater-
land und Himmelreich, wie Mensch und Gott werden dadurch völlig wertlos;  der 
Mensch protestiert vielleicht dagegen, denn er sieht trotz Erklärung nicht, wie 
sich hinter diesen Werten, Götzen und Göttern eine intime, unscheinbare, wertlo-
se, höhere Welt auftut, deren Geist im heiligsten Sinne nicht von unten ist.   Der 
Teufel als aktive Macht steckt nirgendwo draußen in der Welt sondern in dem, 
was wir selber sind;  Religion kann doch wohl nur bestehen in einem Aufgeben 
von solchen  –  Dingen, die man bisher immer für die allerrichtigsten hielt, und 
nicht indem etwas Neues zum Alten hinzukommt und dessen Berechtigung damit 
bescheinigt, daß es das Alte unverwandelt läßt. 

Insofern man sich dem Glauben hingibt, durch Werte in seinem Verhalten 
geleitet und bestimmt zu werden, sind es Dinge, die uns stets sachlich und objek-
tiv gegenübertreten;  handle ich aber ganz aus der Freiheit heraus, so folge ich 
meinen Neigungen;  Neigung ist stets subjektiv und persönlich.   Man kann so-
wohl guten und richtigen Neigungen und Werten folgen wie auch üblen und 
verkehrten Neigungen und Werten.   Nicht meine Natur sondern mein Geist 
bestimmt über das Folgende;  die Werte werden vom Geist den natürlichen Din-
gen zugeteilt und entzogen, zB. Geld  –  Inflation;  wenn ich es also bin, der die 
Werte schafft, dann gibt es in Wahrheit gar keine Werte, denn man zwingt oder 
täuscht sich doch selber, oder welchen Wert hätten die Schätze der Erde ohne 
Anwesenheit von Menschen,  –  und es ist ja vielmehr typisch für den letzteren, 
seine rein subjektiven Angelegenheiten in einer allgemein objektiven Form auch 
für andere verbindlich zu machen zu suchen, um sie so psychisch gewaltlos und 
mühelos zu überlisten und gefügig zu machen.   –   „Abgefallen von der ersten 
Liebe“.   –   Man erachtet den Selbstbezug für ganz subjektiv und den Fremdbe-
zug für rein objektiv;  tatsächlich ist es genau umgekehrt;  der Selbstbezug ist das 
einzig Objektive und der Fremdbezug ein überaus zufälliger, subjektiver, belang-
loser, ständig wechselnder.   Was nicht „objektiv“ bereits Ruf und Geltung hat, 
dh. „verstaubt“ ist, da traut sich niemand heran;  schon deshalb kommt es auch 
nie zu einer wirklichen Religiosität;  und was man von sich aus möchte, wird 
eben darum auch umständlich in objektiv geltende, allgemein verbindliche, not-
wendige Formen gegossen, so als sei man ganz unschuldig oder unbeteiligt an 



 

9 

dem eigenen Tun, zB. Mode, Konvention  –  was alles Lüge und gelogen ist.   
Wenn etwa Erwachsene ihrem durchaus natürlichen Spieltrieb folgen, dann na-
türlich nur, um die Kinder zu „unterhalten“,  um „pädagogisch“ zu wirken und 
um der „Gesundheit“ wegen.   In Politik und Geschäft verlieren diese Lügen 
dann aber sogleich ihre Harmlosigkeit, wie sie überhaupt von einer durch und 
durch verdorbenen und abwegigen Gesinnung zeugen, geistig genommen.   Das 
ist der “kalte Krieg“ in allen Lebenslagen.   –   Wie ein Nichts, wie eine Null  - 
„laß doch die Toten ihre Toten begraben“ -  lebt so der Mensch zwischen Antrie-
ben, die von außen kommen und Hemmungen, die auch von außen kommen; es 
genügt einfach nicht zu sagen, der Mensch erscheine hohl wie Scherben und 
leeres Tongeschirr (Paulus);  man sieht dann nicht ein, in welchem Sinne das 
gemeint ist, und welch ein Fundament überhaupt der ganzen Religion zugrunde 
liegt, sondern mit Fingern muß darauf hingewiesen werden, an welchen Stellen 
und warum der Mensch ein morscher ist („Untergang des Abendlandes“).   Denn 
das, wo der Individualist,  - als ein Ebenbild oder Sohn des individualistischen 
Gottes, -  sich selbst erregt und beherrscht, möchte sonst zu einem der sieben 
Weltwunder für die Menschen werden.   Insofern sich der Mensch über seine 
indirekten Wege auch noch täuscht, denn sonst möchte er sich selbst verrückt 
vorkommen, geht daraus schließlich wieder ein bestandfähiges, freilich diesmal 
synthetisches Ganzes kunstvoll und imponierend hervor.   Ohne das gäbe es 
keine Religion! 

Schulen, in denen durch verständlicherweise ziemlich hartes Training die-
se Dämmerzone des trüben und zwielichtig schillernden Unterbewußtseins unter 
verantwortlicher, fähiger Führung ausgemerzt und durch Selbsterkenntnis volle 
Selbstbeherrschung erlangt wurde, sind zu allen Zeiten als Einweihungsschulen 
in die Geschichte eingegangen.   Man lebte dort ganz in dem Sinne, wie es die 
Bestimmung der Menschen ist, dh. nicht dieser Bestimmung entgegen,  –  also 
ohne alle Illusionen, Täuschungen, Zwangsvorstellungen, Komplexe, Hysterie, 
Scham, Furcht, Schwäche, Antriebe, Hemmungen und wie die Ausgeburten 
solchen Seelenschlammes noch heißen mögen.   Schon allein die spontan auf-
kommende Empörung  –  ist in Wahrheit eine ganz unmögliche Reaktion, da sie 
dem anderen, natürlich vergeblich, die Macht  - von „Rechten sollte lieber nie 
gesprochen werden -  sich pervers aufzuführen, streitig machen möchte;  man 
kann wohl sachlich den anderen an der Ausführung seiner Pläne hindern, um sich 
zu schützen, aber man kann unmöglich das Gute zu einem allgemein verbindli-
chen Zwang, sagen wir durch Empörung machen;  das beweist vielmehr im Ge-
genteil, daß man selber noch auf recht schwachen Füßen steht, sich soz. auf 



 

10 

äußerliche Art Mut machen möchte.   In diesen Schulen wurde man daher erst so 
richtig gesund, so recht von tiefstem Herzen froh und unschuldig, da wurde ei-
nem die Wahrheit gezeigt, unter der sich Außenstehende gar nichts vorstellen 
können. 

—————————— 

Wie es nun freies oder unfreies Verhalten im Leben gibt, in der bezeichne-
ten Art, ebenso auch zweierlei Interessen an den Objekten solcher Verhaltens-
weisen, nämlich erzwungene und ausgesprochen freie Interessen.   Es hat ein 
Ball oder sonstiges Spielzeug entweder Geldwert oder Wert für meine Gesund-
heit (Sport);  insofern ich aber von allem weiteren der Sache äußeren Nutzen 
absehe und damit spiele, „ihr müßt aber zuvor wie die Kinder werden, so kommt 
ihr nicht in das Himmelreich“,  rein um der Dinge selbst wegen, da ist es mit den 
Werten vorbei;  die Dinge erscheinen, zumal den Kindern, niemals wertvoll 
sondern nur noch schön.   Wert ist stets etwas Mittelbares, Schönheit immer 
etwas Unmittelbares, das ist ja ganz klar;  und da, bevor etwas für andere da sein 
kann, es erstmal an sich selbst da sein muß, so muß der Selbstbezug oder die 
Schönheit dem Fremdbezug oder Wert von Natur aus als überlegen betrachtet 
werden.   Wenn man bedenkt, wie groß die Welt, in der alles käuflich, so kann 
man sich auch vorstellen die Größe jener Welt, in der alles „schön“ und ange-
nehm ist.   Werte sind leblos wie Waren, Schönheit lebendig wie Genüsse (zB. 
Seligkeit).   Wer in Werten aufgeht, wird allmählich hohl und unbeholfen, ver-
armt und verödet in seinem Innenleben;  das Gegenteil trifft zu für die Schönheit;  
und wie gesagt:   das Wertvolle und das Schöne schließen einander aus.   
Schmuckstücke, die zugleich wertvoll sind, dh. noch eine zweite Bedeutung 
haben, haben ihren unschuldigen Sinn und Selbstzweck eingebüßt, sie lügen uns 
gleichsam ins Gesicht.   „Was nützt es, du gewännest die ganze Welt (Atomzeit-
alter), und nähmest an deiner Seele Schaden (Millionen Suchender)?“   Übrigens 
heißt die Art, in der die Seele den Werten begegnet, Verehrung, in der sie dem 
Schönen begegnet, Liebe.   „Verehrung“ kann man auch als auf den Menschen 
angewandte Bewertung auffassen. 

Man glaubt im allgemeinen, die Verehrung sei doch ein recht solider und 
charaktervoller Zug am Menschen;  immer noch besser als solche, die alles ver-
ächtlich zu machen suchen und stets abfällig urteilen.   Aber das gehört ja beides 
in denselben Bereich;  alle Art von Verehrung veräußerlicht. 

Sowohl durch Verehrung wie durch Liebe wird ein Objekt gefördert, wird 
etwas geschätzt, nur dort ohne und hier unter meiner Beteiligung.   Das Verehrte 



 

11 

bleibt außer mir, das Geliebte ziehe ich in mich herein.   Dort eine Welt, wo alles 
auseinander -, hier, wo alles ineinander liegt.   Stehe ich zu anderem wie zu mir 
selbst, dann hat es Hand und Fuß;  stehe ich zu mir selbst wie zu anderem, dann 
haben beide nichts davon. 

Verehrung macht selbstlos, ist daher zu 100% widersinnig und kann dem-
nach nur unter „Zwang“ erwirkt werden;  damit keine Auflehnung gegen diesen 
erfolgt, werden Dummheiten als Ideale angepriesen und die seltsamsten Täu-
schungen eingeführt, die darum, weil sie Täuschungen sind, für Wahrheiten 
gehalten und bitter ernst genommen werden  –  –.   Erinnert sei doch nur an die 
ungeheuerlichen und perversen Betrügereien der Kirche, einer Organisation von 
reinstem Verbrechertum, deren Verbrechen in großer Zahl alle historisch nach-
weisbar sind, die sich Leib Jesu nennt und Unmengen von Menschen bei vollem 
Bewußtsein verbrannte, was Jesus nie getan hatte, und die dennoch für durch und 
durch solide und achtenswert und unfehlbar gehalten wird.   Nicht die Wahrhei-
ten sind es, die die Menschen in die Kirche locken sondern die Täuschungen;  
geht man zu einem sog. „Gottesdienst“,  dann sieht man dort keine gebildeten 
sondern einfache Menschen sitzen;  ein offenkundiges Geschäft mit der „Dumm-
heit des Volkes“,  und mit seiner Sehnsucht nach der wahren Wirklichkeit;  kein 
Gebildeter unserer Zeit wird das bezweifeln oder bestreiten.   In der außerkirchli-
chen Gesellschaft finden wir aber auch keine echte Freundschaft,  Kirche und 
Staat sind schließlich Schwesterorganisationen gemäß der menschlichen Doppel-
natur. 

Statt daß mich nun jemand zwingt, ihn zu verehren, könnte er doch eben-
sogut gleich sich selber verehren, anstatt sich auf einem Umweg meiner dazu zu 
bedienen;  er tut es nicht, weil Verehrung des Selbstbezuges entbehrt, und 
Selbstverehrung eine Absurdität ist ähnlich, als wollte man Schuhe verkehrt 
herum anziehen oder durch die Ohren atmen;  die Ohren haben eben eine ganz 
andere Funktion.   Verehrung beruht darum immer  –  auf Abhängigkeit, Liebe 
immer auf Freiheit.   Man sieht daraus, verehrt wird nur, was für andere, für viele 
da ist, aufgeht, anderes fördert, eben selbstlos ist, innerlich hohl;  man verehrt nur 
das Allgemeine, sofern etwas vor dem Forum der Allgemeinheit bestehen kann;  
Verehrung ist nie persönlich;  man kann nun schon in jedem heutigen Lexikon 
nachschlagen, daß der „Geist“ auf dem Selbstbezug beruht;  andererseits sind 
allgemein nur tote Gegenstände, was man just daran erkennt, daß sie keine Ei-
gen- sondern nur Gattungsnamen tragen.   Es ist also doch wahr, daß die „bösen 
Materialisten“ nicht „in Stunk und Streit“ untereinander leben, sondern daß ihre 
Sprache die Sprache der Verehrung ist;  und diese entspricht ganz den von Mate-



 

12 

rialisten an sie gestellten Forderungen!   Weil es also diese Verehrung gibt, des-
halb kann es keine Liebe geben;  das eine schließt das andere als eine technische 
Unmöglichkeit aus;  wer Verehrung übt, ist ein Verräter.   Liebe gibt es nur in 
dem Maße, als der Unfug des Verehrens mit Stumpf und Stiel ausgerottet wird;  
und die Liebe darf natürlich nicht selbst wieder  –  verehrt  –  werden, und eben-
sowenig die Liebenden oder Heiligen.   Indem man dies tut, werden einem die 
verehrten Objekte dann unnahbar;  man gewinnt so eine vorzügliche Ausrede, es 
ihnen nicht gleichmachen zu „müssen“;  dabei will Religion es gerade vermei-
den, für irgendwen als verbindlich zu erscheinen;  es handelt sich hier auch selbst 
indirekt nur um reine Geschmackssache und um reine Willkür (dem Himmel 
Gewalt antun),  um reine Innerlichkeit.   So ist es geradezu erschütternd  –  zu 
sehen, wie wir ahnungslos und mit den besten Absichten trotzdem zumeist die 
Hülle für durchtrieben Teuflisches abgeben, das wir tatsächlich in uns beherber-
gen, das uns bis unter die Fingernägel beherrscht. 

Für eine genaue Beobachtung zeigt sich, daß Verehrung von Fläche zu 
Fläche, Liebe von Tiefe zu Tiefe geht;  jenes erzieht darum zu oberflächlicher 
Sachlichkeit, dieses zu persönlicher Aufrichtigkeit.   Ob jemand andere liebt oder 
nicht, das interessiert den Außenstehenden nicht, es ist soz. Privatsache jedes 
Einzelnen;  aber wehe dem, man verweigert jemandem ein  –  übrigens relatives 
„Mindestmaß“ an offizieller Beachtung oder eben Hochachtung, „verdienter“ 
Hochachtung wohlgemerkt, und sei es unbeabsichtigt!   Sie wollen ja alle „etwas 
sein“,  etwas „Unentbehrliches“,  „Verdienstvolles“,  ohne das es nicht geht, 
wovon andere abhängig sind und womöglich auch bleiben;  sie kommen sich alle 
so schrecklich wichtig vor, diese Menschen und Menschlein, weil sie aus Mangel 
an Selbstbezug ihre eigene innere Verödung und Nichtigkeit ständig durchkosten 
müssen.   Verehrung ist so sehr aufdringliche Außenfläche (Suggestion), daß sie 
ohne alle innere Beteiligung erzwungen und bedient wird.   Wozu dann also 
einen umständlichen Formalismus, wenn er weder auf Echtheit beruht, weil 
„obligatorisch“,  noch auch sonst eine praktische Verwendung finden kann?   
Formalismus beruht immer auf Gegenseitigkeit, nun aber:   „was ist das schon, 
wenn ich liebe, die mich lieben“ anderes als jüdischer Krämergeist, als ein höl-
zerner Wahn von „Gerechtigkeit“,  dh. primitive Kausalität im Bereich der Mo-
ral, der Freiheit? 

Sehr viel werden einem darum auch die bodenlosesten Frechheiten aller 
Arten und Grade unter dem Mäntelchen vollendeter Eleganz mit der vollendets-
ten Liebenswürdigkeit, aber voll innersten Hohnes und voller Giftigkeit serviert;  
wir brauchen nicht darauf einzugehen,  –  aber diese Bestien wissen genau, daß 



 

13 

wir es nicht wagen werden, diesen Zwang von uns abzutun!   Zumal es in der 
zivilisierten Menschheit auch ganz unmöglich ist, das Innere direkt anzusprechen 
und die Dinge so zu nehmen, wie sie wirklich sind, dh. schamlos, schön.   Man 
kann sich gar nicht vorstellen, wie wenig das zusammenpaßt, ein Typ, der nur 
gelten läßt, was innerlich ist und ein ganz auf Äußerlichkeit gedrillter Typ.   Sie 
sagen, da muß es nicht noch eine besondere Lehre geben, um sein Leben zu 
leben, wie man es empfangen, man brauche nur seinen Instinkten zu folgen;  
diese Instinkte sind aber alle durch die Natur hervorgerufen, und der Mensch ist 
mehr als alle Natur;  wer sich darum nicht einfach an ihr orientiert, der bedarf 
einer eigenen Orientierung, die erst noch geschaffen werden muß;  daher kommt 
der Religion eine so unendlich wichtige Funktion zu, früher in Gestalt von Gebo-
ten, heute anders, als Selbstbestimmung;  man findet für sie keine Vorbilder 
weder in der Natur noch auch in einer geistigen Welt. 

Äußerliche Korrektheit gilt dem Menschen mehr als innerliche Korrektheit 
schon insofern, als er ja auch niemals ein Verbrechen als solches bestraft oder 
ahndet sondern immer nur das entdeckte Verbrechen, dh. aber die Ungeschick-
lichkeit;  das ist ein Faktum, das uns nur als solches hier zu interessieren hat und 
nicht insofern, als in dem menschlichen System eben auch gar nichts anderes 
möglich ist.   Vor allem sucht der Mensch auf diesem Wege aber von der Abhän-
gigkeit von den subjektiven Neigungen anderer freizukommen.   Das wäre soweit 
auch ganz löblich;  aber da Verehrung nicht aus dem Herzen kommt, so ver-
pflichtet sie äußerlich, sie fordert und zwingt, ohne wirklich „zwingen“ zu kön-
nen;  und also ist die Abhängigkeit nicht aufgehoben sondern nur verschoben, 
nämlich vom Inneren ins Äußere.   In solchen Verschiebungen ist der Mensch 
ohnehin ein Meister;  sie spielen sich noch dazu in seinem Inneren so sehr intim 
ab, daß kaum Chancen bestehen, der am grob Sinnlichen orientierte Geist werde 
jemals daraufhin ansprechbar sein;  er kann aber nur auf diesem und keinem 
anderen Felde geschlagen werden (Harmagedon). 

Man muß nicht so naiv sein zu glauben, Liebe werde gepredigt als bloßes 
Gefühl, ohne Funktionen;  man muß sich vielmehr auch etwas dabei denken und 
etwas dazu tun.   Auf objektive Fehler kommt es gar nicht an, diese können be-
liebig oft verziehen werden;  die Sünde wider den heiligen Geist ist es vielmehr, 
die sich nicht verzeihen läßt, dh. die gewollte Selbsttäuschung, denn Geist ist 
Selbstbezug, bzw. Rhythmus, Leben.   Religion will doch niemals das einge-
fleischte Böse „erretten“ sondern allein die Verführten und Verirrten;  „die 
- Gesunden - bedürfen des Arztes nicht, sondern die Kranken“;  „ihr aber glaubt 
gesund, stark, reich und frei zu sein, und könnt doch nicht ein Haar auf eurem 



 

14 

Kopfe schwarz oder weiß machen“.   Nur wer so denkt, darf auch ein „Wissen-
der“ genannt werden, denn die Menschen „wissen nicht, was sie tun oder sagen“.   
Man kann nicht alles durch einen Wolf drehen. 

Alles Ehrenhafte ist tatsächlich verlogen, und es geht nur noch darum, ge-
gen diese Behauptung das Gesicht zu wahren oder aber die Maske ganz fallen zu 
lassen!   Diese Lüge steckt nur eben zutiefst im Unterbewußtsein und ist norma-
lerweise niemandem bewußt;  aber sie tut natürlich hier wie dort ihre Wirkungen, 
als das „schwache Fleisch“,  als „niedere Natur“,  auch als „Stimme des Gewis-
sens“ usw. .   Die tote Ehre führt in ihren Konsequenzen  –  immer dazu, für 
ihren Formalismus den Realismus zu opfern, also sagen wir das Leben, das 
Glück, sich zu duellieren, zB. zu schlagen, zu verletzen, zu verfolgen, zu rächen, 
zu streiten, martern und geißeln, im physischen wie im psychischen Sinne, da sie 
auf dem Relativismus, auf dem Vergleich aufgebaut ist;  „die ganze Zivilisation 
gleicht einem Haus, das auf Sand gebaut wurde;  da nun ein großer Regen fiel, 
spülte er dieses Haus gleich mit sich fort“.   Sobald Menschen in Situationen 
kommen, für die sie noch keine Formen ausgebildet oder kennengelernt haben, 
versagen sie ganz oder lassen ihre Maske fallen und entpuppen sich auch äußer-
lich nunmehr als das, was sie schon immer, nur sonst eben im Verborgenen und 
unter der Maske waren.   Daß sie für ihre Maskeraden ganz andere Erklärungen 
haben, sie als Zeichen von Vornehmheit deuten, das Vornehme überhaupt erfin-
den und ihm seine Bedeutung geben, dürfte wohl selbstverständlich sein, denn 
eine Tarnung darf schließlich niemals als solche erkenntlich sein;  das Gute aber 
bedarf keinerlei Tarnungen und keinerlei Hemmungen, denn des Guten kann es 
niemals „genug“ geben, und nicht klar genug kann es sich offenbaren;  es ist 
darum alles andere, nur nicht vornehm, denn nicht einmal dem Verdacht der 
Tarnung darf irgendwie Vorschub geleistet werden!   Und ganz anders die Liebe, 
denn lieben kann ich auch, die mich nicht lieben, und Liebe verzeiht, ohne zu 
strafen, zu vergelten  –  alle ihr angetane Schmach.   Was die Liebe „keusch“,  
„naiv“,  „einfältig“ und „heilig“ macht, ist ihr geistiger Selbstbezug und nichts 
anderes, in volkstümlicher Sprache;  ihre Direktheit, Offenheit und Herzigkeit 
ohne jeden Vergleich, ihr durch die Fläche Hindurchgehen. 

Durch den Fluch der Ehre verbieten sich allzuoft Freundschaften und Lie-
be, zB. verschiedener Gesellschaftskasten, woran man wiederum erkennen kann, 
welch eine Opposition die beiden Mächte in Wahrheit trennt.   Ehre ist eine schil-
lernde Seifenblase ohne den mindesten Gehalt;  die größten Verbrecher genießen 
oft die größten Ehren;  Chikago ist dafür geradezu symbolisch geworden;  doch 
auch bei uns erfreuen sich Hochstapler, Heiratsschwindler und Betrüger des 



 

15 

denkbar größten Ansehens, ob mit oder ohne persönliche Absicht kann von kei-
nerlei sachlichem Interesse für uns sein.   Weil das so ist, hat die Ehre der Liebe 
nichts voraus;  auch Verbrecher lieben einander;  wozu also reißt sie das Maul so 
weit auf, als ob ihr eine objektiv begründetere Berechtigung zukäme als der 
Liebe, während sie statt dessen in Wahrheit nur außerdem dazu noch geeignet ist, 
andere zu täuschen, als bloßes Spiegelbild der Liebe, als nicht mehr ursprüngli-
che Liebe. 

Ehre oder Unehre, Haß oder Liebe ändern nie etwas an meinem Sosein 
oder an meiner Selbstbestimmung;  das aber ist gerade der Zweck und die Funk-
tion der Verehrung!   Sie soll andere Existenzen entscheidend heben, mindern 
oder völlig „ruinieren“,  „ächten“,  woran nicht der mindeste Zweifel möglich ist.   
Im Gegenteil dazu sind die wegen ihrer Liebe Leidenden  - Leiden-schaft -   und 
Verfolgten natürlich gerade die wahren Großen dieser Erde;  „wer sich ernied-
rigt, der soll erhöht werden“,  „selig sind nur , die da leiden um Jesu willen und 
hassen alles, was menschlich ist, denn andere können durch solche Worte ja gar 
nicht getröstet noch selig gemacht werden“,  man kann nämlich nicht Gott und 
den Mammon lieben, aber unter seinesgleichen sollte niemand zum Streit aufru-
fen.   Wie wurde nicht Jesus verleumdet, gegeißelt, verfolgt, verlacht, verspottet 
und selbst angespieen,  –  und wir sind doch um nichts „ehrwürdiger“ als dieser.   
„Vor Gott sind alle Dinge gleich“.   Nur Blinde  –  sehen nicht, worauf Religion 
es absieht, und noch heute herrschen die abenteuerlichsten Anschauungen auf 
diesem Gebiet.   „Suche nicht Ehre bei den Menschen“ heißt es in der Schrift, 
aber ich möchte doch wohl den sehen, der auf solche Ehre wirklich pfeift.   –   
Der Mensch kann das Unglaubliche eben nicht fassen.   Die Juden haben Manna 
in der Wüste gegessen, und Mose sagte ihnen wohl, daß das etwas Besonderes 
sei;  trotz ihres Glaubens starben sie nachher doch alle;  die Kirche glaubt, das 
Wort Gottes verwalten zu können, und alle, die das glauben sterben auch.   Denn 
nicht, wer von anderen, sondern wer von Gott gelehrt wird, der hat das ewige 
Leben;  von „Unsterblichkeit“ kann aber überhaupt keine Rede sein, das ist ein 
durch und durch ungeistiger Aberglaube. 

Alles Ehrenhafte dient nur dem einen Zweck, durch Suggestion andere ge-
fügig zu machen und zu lenken, ohne daß sie etwas merken.   Das sind soz. die 
„Medizinmänner“ des weißen Mannes, die intelligente Form der alten Magie.   
Anerkennung wird stets erzwungen, und bin ich nicht bereit, entpuppen sich die 
anderen in all ihrer Gehässigkeit.   Muß ich aber meine Anerkennung indirekt 
zwangsläufig vergeben, so kann sie ja niemals meiner Überzeugung entspringen, 
obwohl sie diese aber zum Ausdruck bringen soll, denn wehe mir, ich bringe 



 

16 

meine Ehrerbietung nicht vollkommen ernsthaft und überzeugend zum Ausdruck.   
So kann es schon also mal gar nicht darauf ankommen, selbst von dieser Vereh-
rung durchdrungen und überzeugt zu sein sondern allein den anderen zu über-
zeugen und zu befriedigen, dh. dann also ihn zu täuschen.   Auf den Eindruck des 
anderen kommt es ganz allein an, so wie man auch sonst Ursachen bewegt rein 
um ihrer Wirkungen wegen.   Und ist es nicht doch eine allzu bekannte Weisheit, 
wie die Narren unter den Menschen, speziell Frauen sich in ihrer Eitelkeit täu-
schen und um den Bart streichen lassen?   Daher muß die Ehre vernichtet wer-
den! 

Verehrung der Menschen, Bewertung der Dinge beruht demnach auf Täu-
schung und Unfreiheit.   Was früher die Menschen draußen hatten als Aberglau-
ben und Feudalismus, dasselbe ist heute in höhere Formen zurückgedrängt wor-
den (Erhöhung der Schlange) als innere Illusion und geistige Sklaverei;  stets  –  
liegt es just dort, wo es von dem Stand der jeweilig durchschnittlichen Intelligenz 
unbemerkt wirksam werden kann.   Man lächelt wohl gerne über die alten Zeiten 
und bemerkt gar nicht, wie es die alten Zeiten selber sind, die jetzt, nur von höhe-
rer Warte, höchstselbst auf sich zurücksehen, durch den Menschen.   Dahin muß 
ihnen die Religion folgen.   Wir sehen dann, daß Ehrenhaftigkeit gewissenlos 
macht, weil sie unbegründet mehr beansprucht zu leisten als die Liebe, aber nur 
die Täuschung ermöglicht;  und es muß schon ein wahrer Heiliger sein, der um 
der Wahrheit wegen auf ein solches Instrument freiwillig verzichten möchte.   
Denn Liebe will nie mehr sein als das, was sie wirklich ist. 

Da können einem Menschen mit den allerbiedersten Gesichtern überhaupt, 
mit dem lautersten Lebenswandel sogar und auch noch mit den berüchtigten 
grauen Schläfen begegnen;  zeigt sich, daß sie für irgendetwas Bewertung oder 
Verehrung übrig haben, dann steht das Urteil über sie mit mathematischer Ge-
wißheit fest:   Gewissenlosigkeit, „Erbsünde“,  Heuchelei, und sei es gegen den 
eigenen Willen!   Wer verehrt, der tut es just darum, weil er des Willens ist, auf 
Liebe zu verzichten, uzw. generell,  - denn sonst würde er weder lieben noch 
verehren, -  und darum in der Verehrung ebenso generell nach einem Ersatz, 
einer Umschreibung des Verlorenen, Aufgegebenen, Verlassenen sucht;  würden 
Steine sprechen können, müßten sie eine Ethik genau nach diesem Muster ent-
werfen, und der Mensch hat sie auch wirklich von den Steinen.   Wenn es in der 
Bibel heißt, der Menschen Herz sei aus Stein, oder Gott werde aus solchen Stei-
nen dereinst Menschen zu erwecken verstehen (Auferstehung der Toten im Flei-
sche aus ihren Gräbern), so haben sich die Propheten aber auch etwas ganz Be-
stimmtes, Konkretes dabei gedacht, indem sie das gesagt haben.   Und nur, wer 



 

17 

auf solche Umschreibungen konsequent verzichtet, was ihm niemand ernsthaft 
verübeln kann, der vermag wirklich zu „lieben“.   Ohne Anerkennung gäbe es so 
wenig die sog. Zivilisation, wie es ohne Liebe auch geradeso wenig das Reich 
Gottes geben könnte.   Die einzig zulässige, offene Form der Anerkennung ist die 
rein sachliche Zustimmung, ohne innere seelische Beteiligung;  Anerkennung 
aber ist eine glatte Umkehrung und eiskalte Verhöhnung der Liebe;  es gibt nicht 
Liebe und Verehrung, sondern nur Liebe oder Verehrung.   Sofern ich ein Objekt 
seiner individuellen Bestimmung nach übersehe, kann ich es nur noch verehren;  
sofern ich es hierin gelten lasse, ist das nur möglich durch Liebe und durch nichts 
Anderes.   Die Liebe hat eine ganz bestimmte Funktion, genau wie die Lunge 
ihre Funktion hat und das Herz die seine. 

Verehrung genießt einer nie anders als aufgrund seines Aussehens, seines 
Auftretens, seiner Leistungen, seines Leumundes.   Aber selig macht allein der 
„Glaube“ und nicht das Werk, dh. Seele oder Gesinnung ist alles, Werk oder 
Welt ist gar nichts. 

Es heißt auch gar nicht, wir sollten vollkommen werden, sondern es heißt 
„seid vollkommen, gleich wie euer Gott im Himmel vollkommen ist“;  Jesus 
umschrieb sogar diesen Gott mit den Worten, „ich bete zu dem, wovon die Men-
schen sagen, es sei ihr Gott“. 

Der heilige Geist macht vollkommen, qualitativ, in einem Augenblick der 
Einsicht;  die Liebe achtet nicht solcher Äußerlichkeiten, wie sie der Verehrung 
immer noch hinzukommen müssen.   Zeit und Raum gibt es „droben“ nicht;  dort 
gibt es nur einen Gott und nur die plötzliche Gesamtverwandlung.   Das ist die 
Wahrheit des Evangeliums;  alles andere sind Erfindungen, Verleumdungen, 
Fälschungen und Andichtungen.   Der freie Typ, und wer mag das bezweifeln, 
wird für jeden Versuch seiner Anerkennung oder Verwerfung doch wohl nie 
mehr übrig haben als ein Lächeln.   Sämtliche noch so sorgfältig ausgewählten 
Argumente der verschiedensten Art lassen sich sämtlich ohne Schwierigkeit 
zunichte machen („wehe mir, was ist aus Babylon, der einstens so angesehenen 
Stadt geworden?“). 

—————————— 

Ein unschätzbarer Vorteil ist es für uns, daß die Tiere seelisch und körper-
lich genauso organisiert sind wie die Menschen.   Daran können wir doch wohl 
erkennen, was uns im Zusammenhang mit der Natur von ihnen unterscheidet:   
die Persönlichkeit.   Denn Überlegung und Gedächtnis sowie Wille und Gefühl 
kommt den Tieren ganz gewiß auch zu, aber es findet alles das noch nicht seine 



 

18 

Zentralisierung wie beim Menschen in dessen Ich.   Alle die genannten Dinge 
sind uns doch als Teile des Ichs bekannt;  beim Tier stellen sie mehr Teile dar 
ihres Leibes.   Nun muß aber erst einmal geklärt werden, wer oder was und wo 
das „Ich“ ist, denn zunächst ist das Wort „ich“ nur ein hinweisendes Fürwort wie 
„dieses“ und „jenes“;  das Selbstbewußtsein enthält seinen Gegenstand nun eben-
sowenig wie das Bewußtsein.   Die Lage des durch „ich“ Bezeichneten ist aber 
auch noch unbestimmt, indem das von den Sinnen unmittelbar freie Bewußtsein 
ja die ganze Welt unterschiedslos in gleicher Weise zu seinem Inhalt hat, so daß 
das Ich, dh. das mit „ich“ Bezeichnete, ebensogut außer dem Leib wie im Leib 
lokalisiert sein kann, an den das Bewußtsein lediglich zunächst gebunden er-
scheint.   Die Inhalte des Bewußtseins treiben sich überall in der Welt herum;  
ebenso mag auch das Selbstbewußtsein sich auf außer ihm Gelegenes beziehen, 
dh. außer seinem Leibe Gelegenes, an den es gebunden ist. 

Es ist nun interessant, daß ja bezüglich der Welt im ganzen zwei grundle-
gende Auffassungen möglich sind, eigentlich drei, denn die Tiere erfassen immer 
nur das Einmalige einer Wahrnehmung, der Mensch setzt Wahrnehmung zu 
Wahrnehmung in Beziehung, bringt Gegenüberstellungen zustande, und der 
Übermensch dringt in den Selbstbezug ein, in die Rückbeziehung.   Daraus ergibt 
sich für das menschliche Bewußtsein ein dualistisch orientierter Pluralismus, für 
den höheren Typ ein rhythmischer oder dialektischer Monismus.   Die Auffas-
sung der Welt als Vielheit von Ganzen ist beileibe nicht „schlechthin gegeben“,  
nichts Ursprüngliches. 

Was Dualismus ist, geht ja aus dem Voraufgegangenen hervor;  die Ge-
genstände und Wesen werden nur in ihrer sog. „Gegenseitigkeit“ betrachtet, die 
der Mensch für so wesentlich hält.   Der Mensch hat darum auch gar kein Ich 
sondern vielmehr ein Ego;  dieses Ego ist ohne die Welt gar nicht denkbar, es 
tritt vielmehr nur immer mit ihr zusammen im Bewußtsein auf.   Man spricht 
dann von „Mensch und Welt“ in ihrer Gegenseitigkeitsbeziehung aufeinander, 
das sind aber zwei Hälften eines Ganzen.   Zum menschlichen Ich gehört immer 
auch ein Du. 

Durch den Dualismus erscheinen die Einzelheiten der Welt als auseinan-
derliegend, sagen wir;   hier steht ein Baum und dort steht ein Baum;  eine andere 
Denkweise ist nicht nur unbekannt, sondern wird sogar auch für ganz unmöglich 
gehalten;  jedes soll eine Ganzheit schlechthin bedeuten, so auch der Mensch.   In 
Wahrheit ist es so, daß hier in Berlin nicht einmal die Fliege an der Gardine 
hochklettern kann, ohne daß in New York auf irgendeinem Hof ein Hund bellt, 



 

19 

dh. ohne daß die ganze Erde mit all ihren Einzelheiten da ist.   Man denkt viel zu 
sachlich, zu allgemein, zu abstrakt, zu unpersönlich.   Weil es darum keine selb-
ständigen Ganze in der Welt gibt, erfindet man noch eine Reihe Zusatzbestim-
mungen wie die Gesetze, die aber nur im menschlichen Kopf und sonst nirgend-
wo in der Welt vorkommen, Werte und Gesetze also.   Durch den Selbstbezug 
erscheinen alle Dinge als ineinanderliegend, als Hohlkugel, als Organismus;  
man kommt so sehr bald darauf, daß es nur eine einzige Ganzheit überhaupt gibt.   
Der letzte Gegensatz für den Dualismus ist vielleicht Mensch und Welt oder 
Welt und Raum oder Welt und Gott oder Zeit und Raum;  aber für den Monismus 
gibt es nur Welt oder Gott, Mensch oder Gott.   Man wird zunächst zugeben 
müssen, daß das wenigstens denkbar ist.   Als Vielheit erscheint die Welt nur 
einer Denkrichtung:   der Extraversion;  dann kann es einen Gott, eine letzte 
Einheit nicht geben. 

Der Dualist glaubt, er könne sich ein objektives Bild von der Welt außer 
sich machen.   Das ist ganz unmöglich aus dem einfachen Grunde, weil dieses 
Bild, so objektiv es auch immer sein mag, eben hingerichtet ist auf etwas außer 
ihm.   Diese Äußerlichkeit ist dann zugleich die Form, in der einem die Welt an 
sich erscheint;  diese Form ist aber nicht ihre wahre Form, denn alles Äußerliche 
ist sekundär.   Dieser Fehler mag sich im „praktischen“,  auf Broterwerb ausge-
richteten Alltag nirgends auswirken, im übrigen aber ergibt sich daraus nichts 
Geringeres, als daß man von allem Realismus glaubt, er liege außer und nur 
außer dem Menschen, dh. das Menschliche selbst sei etwas durch und durch 
Unwirkliches, ja Lächerliches, ein verträumter Luxus gegenüber der stets äuße-
ren, „harten“ und zwingenden „Wirklichkeit“,  eine sentimentale Anwandlung in 
Mußestunden bzw. der oberen Zehntausend.   Ein solcher moderner Aberglaube 
beraubt den Menschen selbstverständlich aller Innerlichkeit, allen Selbstvertrau-
ens, aller persönlichen Initiative;  er kommt sich dann vollkommen fehl am Plat-
ze und überflüssig vor, einsam.   Der Mensch betrachtet sich nicht als zur Welt 
zugehörig, bildet darum eine klägliche Opposition zu ihr, dh. sucht im Prinzip 
alles zu vergewaltigen und zu überlisten, selbst noch in der Liebe  –  eine Grund-
haltung, zu der nie ein wirklich objektiver Grund vorgelegen hat, die vielmehr 
die eigene Perversität offenbart, die auf den Hang zur Selbsttäuschung  - Vogel 
Strauß-Politik -   zurückgeht und darum nur in der Geistigkeit des reinen Den-
kens entlarvt werden kann, niemals draußen in dem, was der Mensch sagt oder 
tut. 

Insofern vielmehr der Selbstbezug dem Fremdbezug, der Gegenseitigkeit 
vorgeordnet ist, kann man auch sagen, die allein wahre Form der Auffassung des 



 

20 

objektiven Realismus’ ist die Subjektivität.   Im „Subjekt“ sind die Gegensätze 
vereinigt, denn das Subjekt ist sich selbst Subjekt und Objekt, aber die Objekte 
sind nur Objekte, fürs Subjekt.   Die „Welt“ muß daher unbedingt aufgefaßt 
werden als Person, dh. als Gott und nicht als Sache, dh. als Welt.   Darum schlie-
ßen Gott und Welt einander aus wie Tag und Nacht;  weil das nicht durchschaut 
wird, kommt es nie zu einer wirklich gesunden Religiosität.   Man spricht „Gott“!   
„Gott“!   aber man weiß nicht, was man wirklich sagt, ja man ruft in Wahrheit, 
nur unter falschem Namen den Teufel damit an!   Die „Person“ ist das eigentlich 
Sachliche, und das „Sachliche“ etwas ausgesprochen Persönliches. 

So ist es nämlich einmal möglich zu sagen, ja der Mensch wird sich der 
Ewigkeit und Unendlichkeit bewußt,  –  oder die Ewigkeit wird sich im Men-
schen ihrer selbst bewußt.   Das sind die zwei ganz großen Möglichkeiten!   Da 
nun alles aus dem Ewigen heraus entstanden ist, Welten und Bewußtseine, so 
empfiehlt es sich doch für die Vernunft, vom Körper und Geist des Ewigen zu 
sprechen, nur die Verlockung ist natürlich riesengroß, diese ganz eindeutige 
Tatsache zu übersehen, zumal aus „praktischen“ Gründen.   Auch hier hat sich 
der Mensch auf die eine Seite zweier Gegensätze geschlagen und daher ihre 
wahre Natur übersehen.   Das menschliche Ich ist daher der eine Weltenurgrund, 
Atman und Brahman sind eins  –  sagt der Inder, Vater und Sohn sind eins  –  
sagt der Jude. 

Die Naturwissenschaft hat ganz recht, daß der Mensch sterblich ist!   Aber 
in dieser Richtung finden wir auch die Erlösung nicht, durch nichts Objektives;  
sondern Gott ist Geist, und Geist ist Selbstbezug.   Zur äußerlichen Bereicherung 
oder Erweiterung gehört die innere Bereicherung durch Vertiefung.   Zur Erwei-
terung des Bewußtseins gehört eine ebensolche Vertiefung des Seins, des eigenen 
Seins, bis zurück in den letzten Urgrund. 

Das Gottesich in „uns“ allen „bedarf“ natürlich nichts;  es schafft in Frei-
heit, erhält in Freiheit, genießt in Freiheit und wiederholt in Freiheit beliebig oft, 
weil alles immerwieder so unbeschreiblich schön (gut) ist;  von Werten kann und 
darf da nie die Rede sein.   Einen Kampf auf Leben und Tod zB. führt dieses 
Gottesich niemals aus Furcht vor dem Tod sondern höchstens aus Furcht vor rein 
sinnlichem Schmerz, ansonsten aber aus Freude an der Lebensbejahung bis zum 
letzten Atemzug.   Das nämlich ist überhaupt keine Kunst, vor Glück zu strahlen, 
wenn die Verhältnisse in der Welt stimmen,  –  aber eine Kunst ist es ganz ge-
wiß, jederzeit von dem Zugriff dieser Verhältnisse (des Mammon) frei zu sein, 
was Freude und was Schmerz betrifft, was Suggestion und Zwang anlangt, und 



 

21 

der freie Herr über seine persönliche Einstellung allen Verhältnissen gegenüber 
zu bleiben.   Man kann das Leben als eine Arena des Üblen auffassen oder als 
eine Pflanzstätte des Guten.   Goethe hatte in seiner Sterbestunde noch einen 
tüchtigen Braten vertilgt sowie Fenster und Türen öffnen lassen.   Gut und Böse 
dürfen in keine gleichseitige Wechselbeziehung zueinander gebracht werden, da 
sie nicht gleich mächtig sind sondern das Böse vom Guten abhängt und zu ihm 
eine Opposition bildet, während das Gute unbekümmert im Selbstbezug verharrt.   
Das Gute darf nicht ernst genommen werden, weil ihm niemals  –  Gefahr droht, 
als dem Angel der Welt, und das Böse darf auch nicht ernst genommen werden, 
weil es hinkt, einäugig ist, voller Gebrechen und soz. nichts als eine große 
Dummheit oder Unklugheit, eine Taktlosigkeit ausmacht, die einem wohl die 
Freude verderben, aber nichts Ernsthaftes anrichten kann.   Ohne diese bleibt 
Freiheit eine bloße Schimäre und gedankenlose Schwärmerei.   Wie man sieht, 
ist diese Gesinnung schon nicht mehr menschlich sondern bereits übermensch-
lich.   Man darf es nie zu einer Gegenseitigkeit von Gut und Böse kommen las-
sen.   Und:   das Himmelreich kommt nicht mit äußeren Gebärden  –  darf nie 
vergessen werden! 

Rein „praktisch“ gesehen, was „Fressen und Saufen“ anlangt, steht natür-
lich die relative Weltauffassung im Vordergrund;  aber was besagt denn das 
schon, wenn eben dieses „praktische“ Verhalten nicht selbst wieder im Vorder-
grund steht?   Wie gesagt:   Vo r d e r g r u n d .    Denn nur die absolute Weltan-
schauung baut auf festem Grund.   Hatte Mose die Vielgötterei abgeschafft, was 
bleibt uns heute in seinem Sinne zu tun übrig?   Damals brauchte man die Götter 
für Ackerbau und Viehzucht;  für Radio und Fernsehen braucht man nur einen 
dicken Geldbeutel.   Es gilt daher die Vielwertigkeit abzuschaffen!   Es hat kei-
nen Zweck, einzelne Werte für sich zu bekämpfen, wie es auch keinen Wert hat, 
einzelne, besonders hervorragende Gottheiten zu bekämpfen, solange eben die 
Werte überhaupt bestehen bleiben.   Man muß sich das nur einmal in aller Ruhe 
genau überlegen. 

Die Wahrheit wird uns freimachen, die Wahrheit  –  und nicht das Wissen, 
denn wir sollen nicht hinzugewinnen sondern verwandeln.   Und die Wahrheit 
liegt in der Dreidimensionalität des Urlogos’.   Das Auge im Kopfe hat für mich 
genau denselben Wert wie der Dreck am Schuhabsatz;  man soll nicht allein sich 
selbst nicht überbewerten,  - wer sich erniedrigt, der steht in Wahrheit hoch“,  
aber nicht „hoch“ im Sinne der Menschen aufgrund von Ansehen und Verdienst, 
-  sondern auch die anderen Dinge um seiner selbst wegen nicht erhöhen;  ich 
behandle das Auge auch gar nicht „bevorzugt“ sondern eben nur ausschließlich, 



 

22 

dh. nicht aufgrund irgendeiner vergleichsweisen Überlegenheit gegen anderes, 
sondern einfach weil ich Gefallen habe an ihm, so wie es durch sich selbst ist.   
Selbstbezug ist der Kern aller Unschuld!   Mein Geschäft baue ich nicht aufgrund 
des Wettbewerbs auf, mögen mich die anderen getrost bekämpfen, sondern ein-
zig um des Kapitalgewinnes wegen.   Einen wirklichen Gegner suche ich aber 
niemals in fairer Weise zu bekämpfen sondern mit jedem Mittel zu vernichten, so 
wie man irgendeine andere Arbeit auf rein sachlichem Wege erledigt, zumal die 
schmutzigen unter den Arbeiten;  „Fairness“ bedeutet immer, daß ich am Kampf 
selber Freude habe, und das ist ja wohl der Gipfel menschlicher Perversität;  
woher sonst kommt das berüchtigte menschlich Bestialische?   Inwiefern mich 
aber einer mit der Zunge beleidigt, das interessiert nicht einmal meinen Hosen-
knopf;  gegen Lob und Tadel ist der Freie indifferent;  was mich interessiert ist 
nur, inwiefern ich geschädigt oder belästigt werde, mir also jemand auf die Ner-
ven geht.   Meine Leistungen sollen vor allem mich erfreuen und nicht andere 
deprimieren.   Gegenseitigkeit und Vergleich sind jener verbotene Baum im 
Paradies, wovon man nicht kosten soll, und den die Pfaffen von heute ständig im 
Munde führen, ohne sein Wesen wirklich zu kennen.   Sachlichkeit oder besser 
gesagt Selbstbezug ist jener Baum, der uns das ewige Leben beschert.   Von 
„Bäumen“ des Paradieses spricht man aufgrund kabbalistischer Eigentümlichkei-
ten der Systeme Gegenseitigkeit und Selbstbezug;  das geht auf die Form der 
Steine Urim und Thumim zurück, wie sie von den alten Propheten gebraucht 
wurden, was natürlich heute niemandem mehr bekannt ist, denn selbst die sog. 
„Esoteriker“ sind ja völlig ahnungslos in diesen Dingen, was man mit gutem 
Gewissen behaupten kann. 

Auf diesen Geist sollen tatsächlich Worte aufmerksam machen wie „ich 
bin eher denn Abraham“,  „laß doch die Toten ihre Toten begraben“,  „sehe nicht 
zurück, wenn dir die Einsicht kommt, sondern folge ohne Vergleich sofort dem 
Neuen“,  „sorge nicht um den morgigen Tag, es genügt, daß dieser seine Plage 
hat“,  „denn den Seinen gibts der Herr im Schlaf, den Seinen wird nie je ein Leid 
(geistiges Leid) widerfahren, was sie erbitten, das wird ihnen alles gewährt, sie 
erhalten alles umsonst, und ob sie gleich stürben, so lebten sie in Wahrheit doch, 
und ob sie gleich arm würden, so wären sie doch reich, und ob sie gleich krank 
wären, so wären sie dennoch gesund“,  denn es ist eine wahre Gotteslästerung, 
seinen seelischen Zustand dem des Körpers gleichzusetzen, vielmehr bedeutet 
dem Freien sein Seelisches, was dem Menschen der Leib, die Welt, die Erde, der 
Himmel und alle sonstigen Schätze bedeuten:   „siehe dies ist mein „Leib“ und 



 

23 

dies ist mein „Blut“,  das für euch gebrochen und vergossen wurde durch den 
lebendigen Gott“. 

Solche Worte sind vielfach Trost für rechte Hohlköpfe gewesen, soz. blin-
der Trost für manchen Einfaltspinsel;  aber sollen doch die Menschen um ihre 
Opfer im Existenzkampf, um ihre Besiegten, ihre Leidtragenden sich kümmern,  
–  Religion fühlt sich zu schade, um solcher wegen sich hinter Dummheiten 
verschanzen oder an Absurditäten mitschuldig machen zu sollen, und dadurch 
den Blicken wirklich Suchender verborgen zu bleiben.   Es gibt nicht nur unan-
gebrachtes sondern auch viel zu viel schädlich wirkendes Mitleid in der Welt, 
abgesehen vom Pseudomitleid jetzt, von der Ironie und manchem anderen.   Das 
typisch Menschliche bewahrt seine Eigenart auch bis in die tiefsten Notlagen 
hinein, ohne durch sie geläutert und seiner Verstocktheit entrissen zu werden;  
weil einigen Leidenden mal geholfen wurde, so glauben sie, daraus fortan einen 
„Anspruch“ auf Hilfe in allen künftigen Notlagen herleiten zu dürfen;  Hilfeleis-
tungen werden seitdem  –  nicht nur erhofft, nein, sondern mit frecher Stirn gera-
dezu gefordert, und wehe, man hilft nicht!   Das ist doch wohl das letzte;  und so 
kommt es, daß niemand mehr von Herzen dankt oder von Herzen spendet, dh. 
aus Freiheit, aus voller Freiheit, sondern alles das ist nur noch formalistische, 
robotermäßige Routine, reine Konvention, die Menschen  –  nichts anderes über-
haupt als denkende Steine, soz. der Stein der Verdummung und des Anstoßes. 

Es ist in der Tat ein und dasselbe, andere auszubeuten oder zu verführen 
und auszubeuten, bzw. den Asketen gleich auf dem Nagelbrett Platz zu nehmen 
und mit der Perle des köstlichen Lebens Schindluder zu treiben, sei es am eige-
nen Leibe oder mit den Leibern anderer.   Wer anderen hilft um derentwegen, der 
ist ein Narr, dann muß er sie auch fördern in anderen als den Notlagen;  für ande-
re leben ist genau dasselbe als wider andere leben.   Wer aber anderen hilft um 
seinetwegen ist ein durchtriebener Egoist.   Doch der Umstand, daß es so etwas 
wie Mitgefühl in uns  –  gibt, beweist, daß „wir“ für uns überhaupt keine Ganz-
heit sind, und daß der Glaube an diese Ganzheit ein irrer Wahn ist.   Der Beson-
nene handelt darum stets für beide, anders ist keine Harmonie möglich, und je 
nachdem, welcher von diesen beiden das stärkere Mitgefühl erregt, der wird in 
einem Härtefall der Bevorteiligte sein, andernfalls wäre es Idiotie, wenn zB. der 
Freund für den Freund in den Tod gehen wollte:   wo zwei oder drei im Namen 
des Verkünders dieser Religion beisammen stehen, dort ist Gott mitten unter 
ihnen;  an ihrer Liebe  –  wird man sie erkennen, daß es sich um wahrhaft Erlöste 
handelt.   Der Menschen Mitgefühl ist Gottes Selbstgefühl;  „was ihr einem die-
ser Geringsten tut, das tut ihr mir, und was ihr mir tut, das ist das Eure;  aber 



 

24 

nicht ihr seid es, die das tun, sondern alles Gute ist von Gott, und niemand ist gut 
außer allein Gott, denn der Mensch vermag nichts von sich aus, und wo dieser 
Irrglaube aufkommt, dort entsteht mit ihm das, was schon prinzipiell darum nicht 
gut sein kann, also böse ist“.   Mitgefühl in sich kann niemand erleben, für den 
die Welt in auseinanderliegenden Ganzheiten besteht, dh. für den es überhaupt 
noch eine „Welt“ gibt, der also noch nicht in den Himmel entrückt ist, an die 
Rechte Gottes, denn die Rechte ist soz. das dritte Moment der Person Gottes, 
geistig gesehen. 

Die Menschen stellen sich ihren Gott in etwa so vor.   Gott hat die Welt 
geschaffen und in ihr auch noch den Menschen;  aber dann versagt diese Überle-
gung auch bereits restlos, und was nun folgt, ist der reine Unsinn, denn die Über-
legung kann dabei sich selbst nicht anders als übersehen, mangels Selbstbezug.   
Das Bewußtsein hat Gott nämlich nicht geschaffen;  vielmehr wird Gott im sel-
ben Sinne bewußt vorgestellt wie der Mensch, nur andererseits körperlos.   Man 
kann sich Gott die Welt nicht anders schaffend vorstellen als nach menschlicher 
Analogie;  in dieser Analogie verschwindet der Körper, die zweckbestimmte, 
absichtsvolle Planung bleibt bestehen.   Es wird übersehen, daß ein blindes 
Schaffen der Welt auf nichts Bestehendes Rücksicht zu nehmen braucht und sich 
daher nie anders als in voller Harmonie, dh. aber „gut“ entfalten kann;  es heißt ja 
aus tiefem Grunde, daß stets er erst danach erkannte, wie alles zum Guten gedie-
hen war;  Sinnesorgane im Anfang sind eine platte Absurdität;  das Seelische 
kommt erst nach dem Stofflichen. 

Eher aber lernen die Affen sprechen, als daß Menschen die Wahrheit 
erkennen lernen.   Denn, war sich Gott seiner Taten schon dazumal bewußt, 
wozu hatte er ein Interesse am Menschen, die es damals noch gar nicht gab?   
War er vielleicht auf ihre Anwesenheit angewiesen, von ihnen abhängig?   Oder 
schuf er sie aus der Unerträglichkeit seiner Langeweile heraus, wie man 
Schachfiguren schnitzt?   Dh. war Gott unvollkommen und bedurfte er der 
Menschen?   Vielleicht schuf er sie darum nicht anders als unvollkommen, wie er 
es selber auch schon war?   Oder sind uns keine Gedanken über Gott erlaubt?   
Dann möchte ich aber doch gleich den Gottesgedanken selbst auch aus meinem 
Bewußtsein verbannen.   Man müßte das Unterbewußtsein der Menschen nicht 
kennen, um sich hier aufs Kreuz legen zu lassen.   Lügen sie schon so dick in der 
Welt, wieviel mehr werden sie nicht zu lügen suchen in Bezug auf den Himmel?   
Vielmehr, Menschen, das gibt es gar nicht, aber Gott, das gibt es wohl.   Es wäre 
auch allzu absurd, erst Menschen zu schaffen und hernach von ihnen zu 
verlangen, sie sollten wieder verschwinden, sich aufgeben.   Zum ewigen Leben 



 

25 

Gottes gehört es eben, die Welt als seinen Leib zu schaffen und diesen zur 
Grundlage für seine Beseeltheit und Vergeistigung zu nehmen, für seine 
„Verklärung“,  als seinen Geist.   Raum und Welt sind das ewige Tag und Nacht 
des Lebens Gottes, wie man es sich imgrunde genommen immer erwünscht und 
erträumt hatte.   Das Wesen Gottes aber ist ohne Sünde und unverletzlich.   
Außer dem Menschen ist alles „gut“,  was in der Welt geschaffen wurde. 

Wenn man das alles bedenkt, so wird einem auch klar, warum gerade drei 
historische Religionsformen unterschieden werden, und welche Aufgabe jeder 
von ihnen zukommt.   Wenn das von den Juden und Christen, wie sie sich nen-
nen, berücksichtigt würde, und diese nicht immerfort in einer ganz abstrusen Art 
und Weise „Herr! Herr!“ rufen wollten, wie die Schafe in der Koppel blöken und 
die Frösche im Teich quaken, sondern sich etwas dabei dächten, eigene Gedan-
ken entwickelten und nicht die von anderen vorgekauten schluckten, dann möch-
te die Absurdität eines „Gegensatzes“ zwischen Juden und Christen, sowie die 
Absurdität des Islam’ längst vergessen und begraben sein.   Denn die christliche 
Zeit ist nicht die Zeit der Erlösung sondern des Abfallens, des Trostes und der 
Vorbereitung, etwas durch und durch Unseliges und Bedauerliches.   Sie begann 
mit der Philosophie der griechischen Epoche, Mose lebte in einem mythologi-
schen Zeitalter, und heute, wo es mit der Philosophie endlich vorbei ist und das 
exakte Forschen beginnt, ist auch die Aktualität des Christentums gottseidank für 
immer erloschen.   Dennoch  –  wird kein „neuer“ Gott die Zügel ergreifen son-
dern „noch immer“ der alte Gott, und er wird es tun, wie hier zu zeigen versucht 
worden ist.   Wer in den äußeren Zeichen der Zeit zu lesen versteht, der weiß, 
was es bedeutet, wenn heute das israelische Reich wiederum aufgebaut wird, 
durch die Hilfe der Christen.   Das Leben des freien Menschen hört nicht etwa 
auf, aber es hat auch keinerlei Ähnlichkeit mehr mit seinem früheren und dem 
vom Standpunkt des früheren aus Vorstellbaren.   Harmagedon ist eine Stätte in 
unserem Herzen, an der dieser Kampf zum Sieg über die Mächte der Welt, des 
Stoffes und Lichtes entschieden wird, über die Täuschungen der Kirche und über 
die Opposition des Staates, um einen neuen Himmel und eine neue Erde zu zeu-
gen. 

—————————— 

Nichts in der Welt hat eine Bedeutung, sei es im Himmel oder auf Erden;  
es ist vielmehr alles völlig eitel, sowohl das Dasein, als auch was Seligkeit an-
langt, om.   Dinge, Gegenstände, Kreaturen gibt es viele, aber Willen gibt es nur 
einen einzigen, den Willen Gottes;  und diesem kann naturgemäß keine „Bedeu-



 

26 

tung“ zugesprochen werden, denn von wem und für wen sollte das wohl gesche-
hen? 

Indem der Mensch sein Innenleben mittels einer an der steinernen Natur 
ausgebildeten Denkart zu verstehen sucht, bleibt ihm eine ganze Welt verborgen;  
Religion will diese Welt erlösen, vielleicht sogar heute schon. 

Man hielt es darum bisher immer ganz allgemein für möglich, auch in den 
sog. esoterischen Kreisen, und sogar für gut, sei es Askese, sei es Selbstlosigkeit 
zu pflegen.   In beiden Fällen sorgen wir nicht für uns, indem wir für andere 
sorgen.   Selbstlosigkeit ist daher genau ebendasselbe wie Egoismus, nur in einer 
anderen Richtung;  wir machen andere, nicht uns zu Egoisten;  das Ego liegt nur 
einmal draußen statt drinnen, seine Bejahung bleibt jedesmal dieselbe im Prinzip.   
Wer für andere arbeitet, der arbeitet wider sich selbst.   Das ist typisch für den 
Dualismus, etwas zu verschieben anstatt es effektiv zu behandeln.   Darüber kann 
man nur lachen. 

Dasselbe liegt aber auch im Wesen der Bedeutung, der Verehrung;  beide 
sind ja nur für anderes da, ohne sich selbst hierbei mitzuberücksichtigen, wie 
man es als ein im Wesen der Objekte begründetes Anliegen für uns voraussetzen 
sollte.   Ein solches Verhalten ist völlig abstrakt, weil mechanischen Gesetzen 
folgend;  was sich ganz von selbst dabei verbietet, sind Prinzipien wie Mitgefühl 
und Liebe;  diese beiden setzen eine persönliche Beteiligung voraus und schlie-
ßen daher Dinge wie Selbstlosigkeit oder Askese ganz und gar von sich aus.   
Alles menschlich Moralische ist darum nur ein negativ Unmoralisches, alles 
Religiöse demgemäß nur ein Pseudoreligiöses;  das steht schon von vornherein 
fest. 

Bereits die Selbstlosigkeit liegt dem Menschen aber schon etwas ferne, 
obwohl sie nicht mehr so rein egoistisch anmutet;  er erzieht sich freilich zu 
Betrug und Gewissenlosigkeit;  wieviel ferner wird ihm darum ein Verständnis 
liegen müssen für das, was wohl Mitgefühl und Liebe sein mögen sowie alles 
das, was mit ihnen aufs engste zusammenhängt, dh. für die schon rein pädagogi-
sche Bedeutung des Unterschiedes solcher Begriffe wie Welt und Gott? 

Insofern wir Religion anstreben, weil das in irgendeinem Sinne eine objek-
tive Bedeutung haben könnte, warten wir zunächst ab, bis „die anderen zuerst“ 
anfangen;  sind wir selber daran interessiert, nicht wahr, können wir ja gar nicht 
warten, sind uns die Eindrücke auf andere höchst gleichgültig.   Man denkt sich 
viel zu wenig dabei, wenn Jesus sich zu der Bemerkung bemüßigt fühlte, das 
Gericht käme über die Menschen in der „nächsten Zukunft“ wie ein Dieb über 



 

27 

Nacht;  denn wenn es erst soweit ist, dann erscheint die Vergangenheit eben wie 
ein Augenblick, und wer das Heil der Religion für sich durchschaut, ist an ihrer 
Verwirklichung auch gegen das vorherrschende Interesse beteiligt nicht anders 
als ein Verbrecher an der Verwirklichung des Unheils:   mit Gewalt und List;  
„macht euch Freunde beim Mammon;  seid klug wie die Schlangen, aber rein wie 
die Tauben;  widerstrebt dem Bösen, das euch überlegen ist oder einmal überle-
gen werden kann;  seid gewaltig wie die Löwen und friedfertig wie Schafe!“   
Darum, tue den Willen Gottes und achte nie darauf, was andere sagen, sei es für 
oder wider Gott;  „nicht ich, sondern dein Glaube hat dir geholfen“.   Es würde 
etwas unvorstellbar Gewaltiges bedeuten, wenn es auch nur eine Handvoll von 
zwanzig, dreißig Menschen gäbe, die dieser Einsicht in vollem Umfange fähig 
wären.   Was sich daraus ergäbe, kann hier nicht einmal angedeutet werden. 

Ob ich verehre oder nicht verehre, anerkenne oder nicht anerkenne, bewer-
te oder nicht bewerte ist in Wahrheit meine freie Tat.   Wer oder was mich dazu 
oder zu anderem, sei es direkt oder indirekt zwingt, sei es als Gebote, als Werte, 
als Geister oder Menschen, muß des Teufels sein!   Bewerten kann ich schon rein 
technisch nur, was außer mir und selbst wieder außereinander liegt;  diese Tech-
nik beruht auf einem naiven Dualismus, einem Denken, das wohl schon alles, nur 
noch nicht sein eigenes Verfahren kritisierte („was siehst du doch den Splitter im 
Auge deines Nächsten und wirst nicht mehr gewahr des Balkens in deinem eige-
nen“).   Für die Selbstkritik erscheint die ganz Welt vielmehr als Innenleben, als 
Innenleben einer einzigen, individuellen Wesenheit, als Gottes Innenleben, als 
mein Innenleben, und erst unter dieser Voraussetzung können sich Liebe und 
Seligkeit in uns wieder neu beleben. 

Der Wert ist eine wahre Höllenfahrt für die Menschheit;  das indirekt Böse 
an ihm kann niemand erkennen, weil dem Menschen die Dreispurigkeit der er-
höhten Schlange fremd ist;  durch sie läßt sich der Abgrund des Unterbewußt-
seins zum Berge der Verklärung heraufheben, was das Ende aller Täuschungen 
bedeutet.   Als die Kirche im 9. Jahrhundert die Dreispurigkeit des Denkens unter 
irgendwelchen Vorwänden direkt verbot (!), da wußte sie viel genauer, als selbst 
die intelligentesten unter unseren Zeitgenossen für möglich halten würden, was 
sie tat, um dem Satan bewußt  –  in die Hände zu arbeiten und die kirchliche 
Höllenfahrt der Menschheit durch das finstere, blutige Mittelalter vorzubereiten.   
Das ist eine ganz effektive und unbestreitbare Tatsache.   Kirche und Staat arbei-
teten bekanntlich ganz bewußt zusammen, wenn auch auf Konkurrenzbasis;  nur 
die Kirche war der bei weitem schlimmere von beiden, wie denn das Weibliche 
sich immer als das Üblere erweist, wo es einmal im negativen Sinne seine Hem-



 

28 

mungen abschüttelt.   Alles Perverse in der Welt wird der Dreispurigkeit des 
Denkens, wie vom Blitz getroffen klar;  ein echtes Damaskuserlebnis! 

Das menschliche Leben verläuft in zwei großen Richtungen nach außen 
und innen durch das, was man draußen tut und dadurch, welchen Standpunkt 
man dem Äußeren gegenüber drinnen einnimmt.   So etwa erleiden Kinder bei 
ihren Spielen oft unvermerkt die größten Entbehrungen wie Krankheit, Kälte, 
Hunger oder Anstrengung mit dem seligsten Lächeln;  das beruht nun nicht etwa 
auf Dummheit oder Erziehung, denn die Intelligenz der Kinder ist nicht geringer 
als die der Erwachsenen, nur eben im unentfalteten Zustand;  jene hingegen, die 
ihre Erziehung leiten, werden schon rasend, wenn nur eine Fliege im Zimmer 
surrt, die Tür knarrt, ein Windzug weht, oder sei es, daß sie einen einzigen klei-
nen Handgriff zweimal ausführen sollen.   Die Kinder beweisen dadurch ihre 
innere Freiheit und Überlegenheit gegenüber der äußeren Welt, die hier aller-
dings zwangsläufig eintritt und nicht aufgrund einer bewußten Absicht. 

Die Dreispurigkeit des Lebens verlangt nach einer selbstkritischen Rück-
kehr zu dem unschuldigen Zustand der persönlichen Kindheit, zum inneren 
Selbst, zum Ursprung der Natur, der Welt, und historisch gesehen zum alten 
Judentum.   Das waren alles gedankenlose Meinungen, die von einer Zukunft des 
Christentums sprachen, denn alle Hoffnung geht darauf hinaus, daß dieses 
schwere Kreuz endlich von uns genommen werde (die Erwürgten unter dem 
Altar).   Einem Christen darf es wohl zustehen, solche Worte zu sprechen.   
Schon heute hat sich das Christentum überlebt nicht anders als dazumal das 
Judentum oder andererseits der sog. „Adel“ der gegenwärtigen Aristokratie. 

Der Mensch hat vielmehr in jedem Moment seines Lebens eine gewisse 
Erfahrung, ein bestimmtes Können;  da soll, was Religion anlangt, nichts hinzu-
gewonnen werden;  der okkulte Magier soll sich zehn Meter in die Luft erheben, 
der spirituelle Mystiker soll mit Odin, Gabriel, Zeus oder Krishna ruhig die Son-
ne oder den Jupiter besuchen;  wir bestreiten nicht einmal solche Möglichkeiten, 
aber diese imposanten Dinge wird und kann ein ernsthafter Mensch nur ableh-
nen, weil sie dualistisch sind;  Vollkommenheit in dem, was man nackter Weise 
selber jetzt ist und in dieser gegenwärtigen Situation bringt allein die Erlösung.   
„Wenn dich dein Auge zwickt, so reiße es aus;  besser, du gehst im kleinen ge-
sund als im großen verdorben durch das Leben“.   Nach diesem Grundsatz lassen 
sich die verwegensten Programme spielend bewältigen.   „Nichttun“ und 
„Wunschlosigkeit“,  so deutet die östliche Weisheit an, führen zur Freiheit.   
Völlig klar in dem, wie alles gemeint, sieht, wer das beherzigt.   Besser ein Bett-



 

29 

ler mit Herz und Anstand, als ein charakterloser Geschäftsmann oder Minister in 
dem vollen Glanz seiner luziferischen Karriere.   Leider wird das immerwieder 
gänzlich mißverstanden, so nämlich, als ob ein Charakter mit Wohlstand „mehr“ 
sein könne denn ein Charakter ohne ihn, oder auch daß die Flucht vor der Be-
währung etwas „Gutes“ sei. 

Schon die Gnosis stellte den Menschen über alle Geister Gottes, weil diese 
keine Kenntnis Gottes besitzen;  der Mensch besitzt sie, ohne durch das Geister-
reich geschritten zu sein;  Buddhas ganzer Stolz war die Überwindung von 
Himmel und Erde, denn gute Werke  –  erzeugen gutes Karma, und üble Werke 
erzeugen übles Karma;  die Inder schwärmen in Millionen zu jener Stätte, wo 
Buddha diese unerhörte Weisheit begreifen  –  lernte, nun aber, ohne sie begrei-
fen zu können;  in der Natur mag das Recht des Stärkeren gelten und im sog. 
Geist das des Schwächeren (Anmaßung und Devotion sind beide des Freien 
unwürdig), aber im heiligen Geist des Nirwana’,  bei Gott „gelten“ keinerlei 
„Rechte“;  es gibt schwarze und weiße Magie, und es gibt gute und böse Geister, 
des Guten aber gibt es nur ein einziges;  und es gibt sogar Himmel und Geist 
sowie Erde und Materie, der Wirklichkeit aber gibt es nur eine einzige, was der 
Dualist in seiner Gedankenlosigkeit übersieht.   –   Das Schreckgespenst des auf 
Ahnungen und Traditionen beruhenden Spiritualismus’,  vertreten durch Theoso-
phie und Anthroposophie, wirkt eine ganz unverantwortliche, ungeheure Belas-
tung des menschlichen Gewissens, indem seine Seligkeit, ganz im Gegensatz zu 
der jüdisch-christlichen Bewegung abhängig gemacht wird von einer Fülle und 
endlosen Bürde aller nur erdenklichen Bestimmungen, Erkenntnisse, Übungen 
und Referenzen unübersehbarer Art;  es werden Zugeständnisse erwartet für 
Dinge, die man ehrlich nicht als Wahrheiten einsehen kann und darf, ihrer eige-
nen Natur nach, und man soll ein Leben aufbauen groß, stark und unerschütter-
lich auf solch dürren und unsicher schwankenden Strohhalmen.   Selbst, wenn es 
Geister wirklich gäbe, wären wir von ihnen nicht abhängig und Gott wohnte 
immerdar in unseren Herzen als das einzig Liebenswerte und als das einzig Köst-
liche, das in seiner unendlichen Anmut jedem Versuch einer Beschreibung spot-
tet.   Weder innere Beseligung noch auch Liebe sind Früchte, durch die der heu-
tige Spiritualist bekannt geworden wäre;  sondern eine auf bloßen Suggestionen 
beruhende Zwangsjacke materialistischer Gestalt bedrückt das Gemüt bis zur 
völligen Verstümmelung und Verkümmerung, ohne tatsächlich positiv in das 
gegenwärtige praktische Leben einzufließen.   „An den Früchten werdet ihr sie 
erkennen“,  und das tun wir hiermit auch;  nicht, als ob Früchte dasein „müßten“,  
nein, aber die vorhandenen Früchte taugen nicht das mindeste, nicht für die hier 



 

30 

vertretenen Ansprüche.   Durch seine Sucht zu spekulieren täuscht sich allerdings 
der Mensch gewaltig über den effektiven Zustand seiner Situation und schiebt 
dieser durch eine Hintertüre die wohlmeinendsten Absichten solange unter, bis 
ihm die Wahrheit ganz und gar entschwunden ist. 

Die Vollkommenheit ist keine Leistung sondern eine Einstellung;  die Ein-
stellung ist der Leistung immer vorgeordnet;  die Leistung macht die Einstellung 
nur noch anschaulich.   Wer das einzusehen vermag,  - dieser Gedanke ist ja 
überaus unpopulär -,  der hat die größte Gnade und Weisheit seines Lebens unter 
allen Sterblichen erfahren.   Was der Mensch auch sei, und in welcher Situation 
er jeweils stehe, trifft ihn der Blitz dieser Einsicht, in diesem Tempel, auf diesem 
Berg, an jenem Brunnen oder unter jenem Baum, hier am Tisch oder dort auf der 
Schwelle einer Türe, ganz egal,  –  es ist der Geist Buddhas, es ist der Geist 
Christi in ihm erwacht, in einem einzigen Augenblick, in seiner vollen Größe:   
„heute noch  –  wirst du mit mir im Paradiese sein“.   Zu welchen Trivialitäten 
verführen doch oftmals Worte, die sich abmühen, ganz wunderbare, intime Er-
lebnisse in Grobsinnlichem entnommenen kalten Bildern zu reflektieren. 

Gotamo war der große Kämpfer gegen das Erleiden des Übels, Jesus war 
der große Kämpfer gegen das Tun des Übels, gerade so wie es der östlichen und 
der westlichen Mentalität in ihrer Gegensätzlichkeit entspricht.   Jenem ging es 
mehr um die Seligkeit, diesem mehr um Liebe.   Dermaßen waren ihre Götter 
beschaffen, daß Gotamo mehr vom passiv mütterlichen „Nirwana“ sprach, Jesus 
mehr vom aktiv väterlichen „Gotte“.   Gotamos Schlachtfeld war mehr die Erde, 
die Natur, Jesus kämpfte mehr in der kosmischen Arena des Himmels.   Sie wa-
ren Brüder von genau ein und demselben Blut, wie das auf anderen Wegen auch 
schon die äußere Wissenschaft festgestellt hat.   Dieses Blut gestaltete sich dem 
einen zu einer wunderbaren Blume, dem Zweierlotos, dem anderen zu einer 
Waffe von Menschenhand, dem zweischneidigen Schwert.   Die Menschen faß-
ten später ihre Aussagen so auf, als müßten die üble Welt geflohen werden oder 
die üble Menschheit vernichtet werden, denn sie wußten nicht, was Gott oder 
Nirwana sind.   Vielmehr ergibt sich ein Zusammenhang erst dadurch, daß 
Buddha eben nur die Unfreiheit in der Welt als Ursache aller Leiden ansah, wäh-
rend Jesus auf die Folgen daraus, auf die Unfreiheit unter den Menschen als 
Ursache alles Bösen hindeutete.   Sog. „Wunder“ hat es in Wahrheit nie jemals 
gegeben;  man glaubt darin eine rein physische Macht gegen die Natur erblicken 
zu können;  diese Wunder, wie sie beiden nachgesagt werden, konnten aber gar 
nicht ausbleiben, und man wird sie wieder erzählen, sobald eine neue religiöse 
Erhebung von Weltrang die Herzen der Menschen in Staunen versetzt, denn sie 



 

31 

ergeben sich ganz unvermeidlich  –  überhaupt als allegorisierte Darstellung des 
Wesens der geistigen Freiheit, besonders für materialistische Unverständige, als 
so überaus schwer zu verstehende Macht über das Gesetz und das Gebot, den 
Selbstzwang des Menschen.   Wenn Jesus sagte, seiner Zeit würden noch Wun-
der gegeben, wenn er aber wiederkommt, dann würde zwar nach solchen Wun-
dern auch noch verlangt, es würden aber keine gegeben, so ist es nicht schwer zu 
erkennen, wie er auf eine Zeit mit vollem Bewußtsein hinsah, in der sich ein 
Glaube an Wunder ganz von selber verbietet und die intelligenteste Auffassung 
dessen durchsetzt, unverhüllt und ohne Gleichnis, was die Wahrheit ist, abgese-
hen von einigen Unbelehrbaren.   Man möchte wirklich nur hoffen, daß heute 
dieser Zeitpunkt eingetreten ist. 

„Ich bin gekommen, dem Gesetz weder zu folgen noch zu widersprechen, 
sondern es zu erfüllen und zu überhöhen“.   Aus diesem einzigen Grunde dann  –  
diskutierte also Jesus mit Verbrechern, tat Sonntags gewisse Arbeiten, vergab 
anderen ihre Sünden, trank durchaus erst den schlechten und danach den guten 
Wein, wohnte überall und nirgends, ließ sich beschenken und bewirten ohne jede 
Scham, Bescheidenheit oder sonstige Hemmungen, aß mit dreckigen Händen 
sein Brot und beging gewalttätig andere regelwidrige jedoch sachdienliche Un-
geheuerlichkeiten, deren Kenntnis wohl als allgemein bekannt vorauszusetzen 
ist. 

Die Menschen glauben, das wäre etwas, jeden Tag regelmäßig zu schlafen, 
regelmäßig zu arbeiten, regelmäßig zu essen, Hygiene zu betreiben, ästhetisch 
auszusehen, die Fenster zu putzen, vernünftig zu denken und rechtschaffen zu 
leben, gut artikulierte Sprache sowie höfliches Verhalten;  darauf sind sie dann 
auch noch stolz.   Aber der wahre Charakter besteht niemals in solcherlei, und 
stolz kann man darauf auch nicht sein, weil Charakter in aller Vollkommenheit 
die allerselbstverständlichste Voraussetzung für den höheren Menschheitstyp ist,  
so etwas dient ja alles nur dem flüssigen und reibungslosen Ablauf des äußeren 
Verhaltens der Charaktere, ist somit eine kaum beachtenswerte Nebensache.   In 
Frankreich dann und Amerika denkt man schon sehr viel großzügiger und salop-
per in Dingen der persönlichen Freiheit als bei uns;  aber selbst diese Abwei-
chungen haben noch immer nichts mit wirklicher Freiheit zu tun.   Bildung und 
Wohlstand können durchaus mit aller Kraft erarbeitet werden, die Kraft, welche 
auf die Freiheit ausgeht, muß nur eben immer eine noch intensivere sein, und 
Bildung oder Wohlstand dienen natürlich immer nur dem rein seelischen Wohl-
ergehen, dem Gemüt, niemals der leiblichen Existenz, das wäre eine Tautologie. 



 

32 

Das Ich ist ein bloßer Gedanke unter anderen Gedanken;  es gibt zunächst 
gar kein Ich sondern nur das Reich der Gedanken;  die Gedanken reichen noch 
weiter in die Welt hinaus als die Sinne;  der zentrale unter allen Gedanken ist der 
Ichgedanke;  durch ihn wird das alleräußerste in der Welt erreicht, der noch 
selbst hinter den Gedanken zu erkennende welten- und gedankenschaffende 
Logos;  in dieser Einsicht kehrt der Logos zu sich selbst zurück, wie er durch 
einen gleichen Selbstbezug aus sich herausgegangen, um die Welt zu schaffen.   
Das ist der Sinn der Welt und der Rahmen der Geheimlehre. 

Weiß man erst, was Jesus unter dem jüngsten Gericht versteht, dann weiß 
man auch, was für ihn der Teufel ist, und was er mit seiner Ethik will, dann kennt 
man seine ganze dialektische Denkweise, die nichts mit der zweidimensionalen 
Logik zu tun hat, wie sie die Menschen gebrauchen.   Für die Logik ist das Ge-
richt eine Bestimmung, die zu dem, was man ist oder getan hat, hinzukommt als 
Lob oder Strafe und der Teufel eine Macht, die Gott geschaffen und außer „dem“ 
Paradies gesetzt hat.   Statt dessen:   „das aber ist das Gericht, daß die Bösen aus 
ihrer eigenen Haut nicht hinauskönnen und darum der Segnungen des Guten 
nicht teilhaftig werden“,  denn es kommt „nicht mit äußeren Gebärden“;  und 
ebenso entsteht der Teufel ganz aus der eigenen Initiative heraus, außer und 
wider Gott;  was wider Gott ist, das kann nicht aus Gott sein.   Deshalb gibt es 
einen Teufel, und Gott bot ihm nicht mehr als eine Gelegenheit.   Gott hat den 
Teufel nicht geschaffen, aber er ist soz. durch Gottes Verschulden von sich aus 
entstanden, in seinem eigenen Innern.   Diese Wahrheit hätte dazumal gefährlich 
wirken können;  heute bildet sie die Basis, um den Erfolg zu sichern.   Die wi-
derwärtige Macht kommt sofort zum Durchbruch, wie man nicht ganz da, nicht 
ganz wachsam ist.   Als Petrus lügt, schreit Jesus ihn an, als wäre er Satan selbst.   
Für unser eigenes Gutes oder Übles sind wir voll selbst verantwortlich;  es ist 
keine äußere Macht, die uns überwältigt, die wir bekämpfen, der wir vielleicht 
unterliegen könnten, die andere für uns besiegen können.   Das Böse entsteht 
insofern, als wir uns nicht zusammennehmen, uns gehen-, die Zügel schießen 
lassen;  als nur einem gegen uns verselbständigten Teil unserer selbst sind wir 
Satan jederzeit von hause aus überlegen, wir brauchen uns nur ganz in der Hand 
zu haben, können also jederzeit ein vollendeter Guter sein.   Ebenso wenig ist das 
Gericht eine äußere, und nicht einmal eine „geistige“ Strafe im sog. Jenseits, 
sondern beruht ebenfalls nach dem Prinzip des Selbstbezuges allein darauf, daß 
der Böse eben böse ist;  subjektiv böse sein ist zugleich objektiv die schwerste 
Strafe und Selbstbelastung, das, was man aus einer tiefsten Berechtigung heraus 
„ewige Verdammnis“ nennt. 



 

33 

Mit menschlichem Denken ist der Religion nicht beizukommen.   Insofern 
das menschliche Denken aufrechterhalten wird, kommt es zur Bildung des Spiri-
tualismus’.   Diesen kann man sich ohne Schwierigkeiten vorstellen;  seine Me-
thodik ist eine durchaus logische, gegenständliche, materialistische, in Raum und 
Zeit operierend;  nichts aus der Ewigkeit;  so wie die Natur auch, eben höhere 
Natur.   Selbst die höchsten Götter sind für ihn noch immer relativ irgendwie 
unvollkommen.   Aus seinen Äußerungen merkt man sofort die gänzliche Un-
kenntnis des Geheimnisses des Theismus’ heraus;  es ist etwas, wie soll man 
sagen, für das anspruchslose, primitive Volk, dh. eben durchaus ungeistig.   Daß 
ständig von Geistern die Rede ist, hat ja überhaupt nichts zu sagen.   Man sieht 
die Absicht etwas haben zu können, das sich verehren läßt, denn diese Geister 
werden ja nicht geliebt sondern vergöttert, verehrt;  Verehrung lähmt und tötet 
wie alles Materialistische;  man erkennt also gleich, wie hier ganz im Abstrakten 
spekuliert wird;  das hört erst dann auf, wenn dem Menschen alles Objektive 
genommen wird.   Die ungeheure Wucht und Leistungskraft der durch schöpferi-
sche Liebe ausgelösten Energie, wie sie dem Monismus eignet, bleibt dem Spiri-
tualismus etwas Unzugängliches und Antipathisches;  könnte er sein eigenes 
Unterbewußtsein beobachten, würde ihm das ohne weiteres einleuchten, aber in 
diesen Bezirk dringt nur das geistige Geistige.   „Niemand kennt den Vater denn 
der Sohn“. 

Das Evangelium scheint eine Sammlung von erbaulichen Sprüchen à la 
Bauernregel zu sein;  es ist eine sorgfältig versiegelte Geheimlehre, ein wahres 
Technikum, das aufgrund seines Angebotes die enormen Forderungen geltend 
machen kann, die wir alle kennen, denn Wissen ist Macht.   Nur auf seinen Vor-
aussetzungen ist es sinnvoll und durchführbar, zB. geschehenes Übel zu verzei-
hen oder ungeschehenes Übel schon jetzt zu bestrafen, sei es durch seine Bloß-
stellung oder durch vorbeugende Maßnahmen (Fesselung des Drachen), denn 
irgendwie straft dabei Gott immer sich selbst, wenn ein Mensch den anderen 
straft.   Deshalb siegt also die göttliche Harmonie auch noch über das Teuflische, 
den Zwang, den Wert, das Gebot.   Was früher Visionen genannt wurde ist das-
selbe, was heute in der intuitiven Dialektik des reinen Denkens wieder auflebt;  
ohne das gäbe es nie weder Gesetz noch Propheten, weder Hand noch Stirn, 
weder Himmel noch Erde, weder Weisheit noch Ethik, weder Wissen noch 
Macht Gottes;  ohne das sind keine individuelle Selbstbehauptung und keine 
ethische Gemeinschaft durchführbar.   Früher hatte man unter dem Siegel des 
Gleichnisses popularisiert „anders als in Gleichnissen aber sprach er nicht zu 
ihnen“;  heute müßte es möglich sein, den lebendigen Rhythmus des reinen Den-



 

34 

kens verständlich zu machen.   „Und an jenem Tage werden sie alle von Gott 
gelehrt sein;  bereits die Kinder sehen, was den Unsrigen heute nicht mal im 
hohen Alter aufgehen kann“.   Wir folgen allerdings solchen Andeutungen des 
Evangeliums nicht, weil sie richtig sind;  dieser oder jener Ausdeutung, der 
Wahrheit oder der Unwahrheit folgen wir niemals blindlings sondern nur, sofern 
sie unserer Neigung entsprechen;  auch dem Evangelium gegenüber tragen wir 
keinerlei Verpflichtung.   Denn nach der buchstäblichen Auffassung würde sich 
zu jeder Aussage eine zu 100% widersprechende anführen lassen;  das ist eben 
keine Wissenschaft, die am Worte klebt sondern eine Agitation, die zum Herzen 
spricht. 

Man kann aber darum noch nicht sagen, dies oder das sei Religion sondern 
nur, es sei Religion für den und den, da es so etwas nicht geben darf, daß Ansich-
ten oder Wahrheiten, und sei es auch nur indirekt  –  allgemein verbindlich zu 
machen versucht werden.   Darum möchte ich noch von mir selbst sagen, für 
jene, die gleich mir die Meinung vertreten, es sei hier das Wesen der Religion 
dargestellt worden, daß es nicht nur in unserer Zeit „möglich“ ist, soz. ganz exakt 
in diesem Sinne auch zu leben, in aller Befriedigung, bei höchsten Ansprüchen 
und ohne Schwierigkeiten, sondern es ist geradezu unmöglich anders zu leben, 
wenn man nicht sehenden Auges ins Verderben rennen und sich unglücklich 
machen will oder verzweifeln soll, wie ja auch die Rehe im Wald nicht mit den 
Wölfen gemeinsame Sache machen können.   Was man tut oder spricht interes-
siert niemals Gott;  und in die innere Einstellung, in die innere Beurteilung kann 
keine Macht der Welt hineingreifen.   Das ist der freie Bezirk, auf dem sich Reli-
gion ausbreitet.   „Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist und Gott, was Gottes 
ist“.   Nur eine scharfe Trennung von Welt und Gott, von Leib und Seele führt 
zum Heil.   Da es ja ohnehin absurd ist, im Sinne von Bewertungen zu urteilen, 
so braucht es wohl auch keinen Anstoß zu erregen, wenn gesagt wird, daß nach 
diesem Programm jeder ein Vollendeter, ein Heiliger, ein Buddha sein kann;  ich 
glaube vielmehr, daß jene, die von der weltlichen Kirche heilig gesprochen wur-
den, größtenteils die fürchterlichsten Narren und zT. sogar Verbrecher gewesen 
sind.   Möge das vielen den Mut geben, ihr Licht nicht unter den Scheffel zu 
stellen und die Kraft, dieser Wahrheit offen entgegenzutreten und sich für sie zu 
heiligen. 

Der Stil einer religiösen Verkündung wird übrigens stets ihrem Inhalt ent-
sprechen, dh. taktvoll und sachlich sein, ohne jedoch ein Opfer dieses Taktes, dh. 
zweideutig oder empfindlich zu werden.   Und wie die Menschen hinter ihrer 
Erscheinung wirklich sind, das kann niemand sagen, der sie nur aus den Büchern 



 

35 

oder seiner nächsten Umgebung, aus seinen „Kreisen“ her kennengelernt hat, der 
sich also unter dem abgegrenzten Horizont seines ihm von der Natur mitgegebe-
nen Spießertums und in den von seinen Vorfahren ausgetretenen Bahnen gut 
geleitet und wohlversorgt behütet fühlt, ohne jeden Appetit auf das schöpferisch 
Neugebärende.   „Siehe, ich mache alles neu“.   Man möchte so gern etwas 
wahrhaft Positives über seine Nächsten zu berichten wissen, schon, um nicht in 
den Verdacht der Überheblichkeit zu kommen;  statt dessen offenbart sich der 
schamlosen Beobachtung ihre ganze Verkommenheit, sei es verursacht durch 
Verführung, Verirrung oder entsprechende Veranlagung.   Man kann unmöglich 
Rücksicht erwarten gegenüber solchen, denen gegenüber sie nicht am Platze ist;  
und ihrer Wahrheit braucht sich Religion nicht zu schämen, höchstens die Men-
schen.   Solange ihnen die Bomben auf ihre Dächer hageln, und Kälte oder Hun-
ger ihnen den restlichen Schlaf aus den Augen treiben, schwören sie gerne auf 
gute Grundsätze;  sobald aber die Atempause danach etwas zu lange dauert, ist 
all das bald wieder vergessen;  und natürlich ist auch niemand selber schuld 
sondern die anderen.   Das ist heute so wie zu Moses Zeiten, nur auf höherer 
Ebene.   Wir wollen gar nicht sentimental werden sondern nur eine vernunftge-
mäße Begründung jener Worte auflegen „hütet euch vor dem Sauerteig der Men-
schen“,  „haltet durch bis zuletzt, so wird euch die Krone des Lebens werden“,  
„jene aber, die da des Sonntags Herr! Herr! rufen und am Montag schon wieder 
Kriege gegen ihre Brüder führen, aus den heiligsten Motiven heraus, versteht 
sich, vor denen wird man am Tage des Gerichts ausspucken“.   Sollen wir nun 
diese prophetischen Worte Lügen strafen?   „Euer Vater“,  so sagte Jesus, man 
überliest diese Stelle immer geflissentlich, „ist ein Vater der Lüge gewesen von 
Anfang an;  meiner allein ist ein Vater der Wahrheit;  nie hat jemand vor mir 
zum Vater gebetet, denn den kennt nur der Sohn, und wem es der Sohn offenba-
ren will, denn ich und der Vater sind eins“,  dh. nur dem rhythmischen Denken 
offenbart sich die Wahrheit sowie allen, denen dieses Denken beigebracht wird.   
Der Dualist strebt vom Ich in die Außenwelt, von der Gegenwart in die Zukunft;  
so hat er von beiden nur die Hälfte und lebt ständig unter dem Zwang der Suche 
nach Ergänzung in irgendeiner der zahllosen existenziellen Formen.   Ganz an-
ders, wer den Rhythmus kennt und soz. in seine Gegenwart, in sein Ich hinein-
lebt;  der wird frei von Raum und Zeit, von gutem und üblen Tun, von dem, was 
Entwicklung macht und dem, was Entwicklung zerstört.   Die stofflich räumliche 
Welt ist die makrokosmische und die geistig zeitliche Welt die mikrokosmische 
Illusion des wundervollen Einsamen inmitten all dieser Herrlichkeiten.   Wer das 
Ewige kennt („ich bin das A und O“),  der weiß auch, wie sein Abbild beschaffen 



 

36 

sein muß:   eine in sich vollendete, jedoch räumlich zeitlich begrenzte Selbstge-
nügsamkeit, der lächelnde Buddha im Lotossitz. 

Da sich Religion nicht im Grobsinnlichen abspielt, kann man nicht sagen, 
sie bestände darin, nicht zu lügen, nicht zu stehlen, bzw. sonstige Dinge nicht zu 
sagen oder zu tun;  Meinung und Absicht allein sind das Gebiet des Himmlischen 
auch dann, wenn sie sich einer Kontrolle oder Nachprüfung von außen entziehen;  
das hat vor allem jeder mit sich selbst auszumachen.   Insofern sie qualitativ 
seelisch ist, beruht sie auf keinerlei räumlich zeitlicher Leistung.   Aus diesem 
Grunde kann man auch nicht meinen, daß die seelische Vollkommenheit von 
irgendeiner anderen Macht verlangt oder ihr zu Gefallen realisiert werde;  das 
geschieht vielmehr nur aus dem eigensten Bedürfnis und zur eigensten Befriedi-
gung.   Wenn Befreite andere zur Befreiung führen, hat das seinen Grund allein 
im Mitgefühl, in der Resonanz;  nie ergibt sich daraus irgendetwas Verbindli-
ches.   Die Resonanz ist das Verhältnis des Selbstbezogenen zum anderen, wie 
Gegenseitigkeit das Verhältnis des Abhängigen zum anderen ist.   Nur ein durch 
und durch hochanständig empfindender Mensch kann begreifen, daß Liebe wie 
ein Funken von Herz zu Herzen sprüht;  nicht Kraft und nicht Intelligenz führen 
zu solcher Einsicht sondern allein Neigung, Sympathie, Beschaffenheit.   –   
Jeder derzeit lebende Mensch hält in vielem  –  die verkehrtesten  –  Dinge für 
goldrichtig, ohne sie in Wahrheit zu kennen;  um von solchen unerkannten  –  
Irrtümern loszukommen, muß er generell soviel Selbstlosigkeit üben, daß er auch 
das Allerunangenehmste bedenkenlos und mit der größten Bereitwilligkeit jeder-
zeit und allerorts immerwieder schlucken kann in nie endender, unermüdlicher 
Selbstkontrolle und nichts zurückbehält von dem, was ihm seit irgendeinem 
Zeitpunkt lieb und teuer geworden ist.   Der Erlöste greift nie auf Gewesenes 
zurück auch dann nicht, wenn es noch immer als das Richtige erkannt wird, und 
er spekuliert nie mit dem, was einmal in Zukunft sein wird, was er einmal wird 
schaffen können, denn nicht vermittelt Gegenwart die Zeiten, sondern Zeit ver-
mittelt Gegenwart.   Und wer von Irrtümern loskommt, fällt nicht ins Nichts 
sondern in die Wahrheit;  diese ist für jeden insgesamt das bei weitem Gesündere 
als jede im Moment noch so herrliche Täuschung.   Man kann die Evangelien 
vorwärts und rückwärts hiernach prüfen und wird finden, daß dies genau der 
Geist ist, in dem sie geschrieben wurden.   Die gegenwärtige Menschheit könnte 
sogar zu einer Zustimmung geistig gezwungen werden, wenn man zeigte, was 
das Wesen der Zeichenschrift ist, und was sie ausdrückt, wie sie gelesen wird, in 
der beide Testamente und die Apokalypse abgefaßt sind, besonders die Prophe-
ten;  aber das wäre nicht von Vorteil für unsere Sache, die nur der freien Zunei-



 

37 

gung sich öffnen möchte, da sonst bald wieder alles auf neuere Irrwege abgetrie-
ben würde, als den üblichen und gebräuchlichen.   Alle, aber auch alle Hindernis-
se auf dem Wege zur Freiheit bestehen allein durch jeden Einzelnen selbst;  er 
braucht sich nur auf sie hinweisen zu lassen und sie abzustellen;  sie kamen zu-
stande durch die Suggestionen der Welt und Natur und des Naturmenschen;  
vieles erledigt sich so, das anzuführen man nie ein Ende finden würde. 


