Entwertung aller Werte

Es besteht seit den dltesten Zeiten eine gewisse Diskrepanz zwischen
Menschen, die es ,,mit Gott halten* und solchen, die ,,davon nichts wissen* mo-
gen. Ein Typ klagt den anderen wegen seiner AuBerlichkeit an; ja er findet
diese AuBerlichkeit durchaus auch in sich selbst vor, ohne freilich ihre Wurzel
erkennen und beseitigen zu konnen; diese warten daher auf den Tag ihrer Erlo-
sung oder auch des Gerichtes. Denn da gibt’s nur zwei Moglichkeiten, dieses
Verhiltnis beider Typen zur Kldrung bringen zu kdnnen: durch Steigerung im
Sinne von allgemeiner Entwicklung oder durch Absonderung und Spaltung im
Sinne der freien Tat. Gegen die Hypothese der Entwicklung spricht der Um-
stand, daB3 seit Beginn der menschlichen Geschichte die Moral nicht um einen
Schritt vorangekommen ist; fiir die Spaltung spricht ein jedes Wort aus den
Evangelien, zu dem sich Millionen bekennen. Es hat nun keinen Zweck, dem
Menschen bloB immer AuBerlichkeiten vorzuwerfen, immer nur ganz allgemein
AuBerlichkeit (,,die da Herr! Herr! rufen®); man muB diese vielmehr schon in
ihren Einzelheiten erkennen und bekdmpfen, in denen sie hervortritt, und dazu
wird nicht systematisch zwar, aber methodisch die folgende Untersuchung die-
nen. Es wird sich zeigen, da3 der Geist auf Selbstbezug und Materie auf Fremd-
bezug oder mechanischer Gegenseitigkeit beruht. Die eigene Heiligkeit kann in
vollkommener Weise auf einmal ganz erlangt werden, genauso, wie es in der
Apokalypse vorausgesagt wurde; man muf} dazu lediglich eine durchgreifende
Analyse der menschlichen Werte vornehmen, was den Menschen heilig ist.

Welche Rolle spielt also der Wertbegriff oder der Wert selbst im mensch-
lichen Leben? Was sind die hochsten Werte, und wird zB. nach falschen Wer-
ten gestrebt, wie etwa den vergénglichen, oder gibt es am Ende gar keine Werte?
— Sollte es gar keine Werte geben, so scheint es, miiite der Mensch aller Inte-
ressen am Leben verlustig gehen, denn woheraus mdéchte er sich fiir Firlefanz
oder ihm gleichgiiltig bleibende Dinge je erwdrmen konnen? — Wir werden
erkennen, daf ein Leben unter Werten, unter Wertbestimmungen in jeder Bezie-
hung ein unfreies ist, wihrend das Interesse an einem vollkommen freien Leben
aus ganz anderen, freilich gdnzlich unbekannten, bzw. in ihrer Funktion verkann-
ten Quellen gespeist wird.

Am deutlichsten wird uns das Wirken des Wertes natiirlich am Geld; die
Miinze ist so ziemlich dasselbe fiir einen Wert, wie die Stunde fiir die Zeit, wie
das Meter fiir den Raum, das Kilo fiirs Gewicht — ein Malstab, der Unterschie-




de und Vergleiche ermoglicht. Uber den Vergleich héren wir spéter noch. —
Aber das Geld stellt keinen ,,Wert an sich selbst® dar, sondern symbolisiert nur
den Wert seiner Handelsobjekte, eben als MaB3stab; der Geldwert des Geldes
belduft sich nur auf Pfennige je Schein und Miinze; das Geld vermittelt lediglich
Werte, dhnlich wie die Gedanken Realitdten vermitteln ohne Beriicksichtigung
ihres Wertes und ohne selbst solche zu sein, bzw. nur ganz geringen Mal3es. —
Werte selbst sind dann zZB. Wohnung, Garderobe, Nahrung, eine Uhr, ein Fahr-
rad, ein Auto; sie sind es insofern, als man sie fiir etwas gebraucht, also um sich
zu verbergen, zum Wirmen, zum Sattwerden, zur Orientierung, zum Fahren
usw. . Dinge, die wir nicht bendtigen oder stédndig zur Verfiigung haben, sind
nahezu ,,wertlos®, zB. Luft, Wasser, Sand, Abfille aller Art; man zahlt nichts
dafiir; insofern sie uns beeintrachtigen, sind sie sogar mehr als wertlos, dh.
wertwidrig, kostspielig, ,,Unkosten* verursachend.

Die Entstehung der Werte liegt im Verhaltnis vom Bediirfnis zur Befriedi-
gung begriindet. Befriedigungen, nach denen kein Bediirfnis besteht, oder die
bestehenden Bediirfnissen nicht entsprechen, sind wertlos. Ein Schatz, dessen
Fundort mir unbekannt ist, oder ich habe den Schliissel zu einer Kassette nicht, —
ist zu dieser Zeit ohne jeden Wert flir mich, vielleicht auch sogar ohne jeden
indirekten Wert, fiir spater, wenn ich da ndmlich nie herankomme. Andererseits
sind auch Flugzeuge, deren Herstellungskosten sich noch so hoch belaufen mo-
gen, vollig wertlos fiir einen Wilden, der ihre Bedienung nicht versteht und fiir
den ,,Mann von der Stra3e”, den sie zu teuer kommen. Wertlos ist die Heizson-
ne fiir die Sahara und sind Devisen fiir den Dschungel. Wasser hat in der Wiiste
einen ganz anderen Wert als zuhause; gebe ich meine Ration einem anderen, hat
sie noch dazu fiir mich nie einen Wert gehabt, ich wullite es nur nicht; trocknet es
aber aus, hatte es liberhaupt keinen Wert gehabt, wie der Mond keinen Wert fiir
uns hat, solange wir ihn nicht erreichen kdnnen.

Einen Wert hat also die Tapete fiir die Wand, die Lampe fiirs Zimmer, die
Gardine fiirs Fenster; fiir sich selbst hat ein Ding nie Wert, immer nur fiir ande-
res, flir sich selbst hat etwas nur Dasein (bzw. Schonheit). Insofern wir zum
Schutz, zur Erhaltung und Pflege unseres Leibes und seiner Organe uns der Sinne
und Glieder, insbesondere der Augen bedienen, und uns das alles Unkosten be-
reitet oder solche auch nur wert wire, haben auch diese Dinge einen ,, Wert",
eben indirekten Wert.

Da Werte also immer Gebrauchswerte sind, so fragt sich als erstes und ge-
nerell, ist mein Verhéltnis zum Gebrauchsobjekt ein freies oder ein unfreies?



Be-not-ige ich etwas in der Welt unbedingt, oder treibe ich freien Gebrauch mit
Verschiedenem ohne jede Notigung? So glaubt der Mensch doch vor allem,
Kriege seien die ,,Ursache des Fortschrittes”, Not ,,mache erfinderisch®, ohne
Mangel an etwas gébe es kein Interesse daran, keine Bewegung, zB. Mangel an
Sieg einer Mannschaft, wire alles sinnlos, wiirden wir erlahmen, einschlafen,
und Not sei eben das eminent Schopferische geradezu in der Welt. Auf das
Gefahrliche dieser primitiven Ansicht der Gebildetsten unserer Zeit brauchte
wohl nicht noch besonders hingewiesen zu werden.

An dem Punkt setzt Religion ein. Religion sagt, ich kann direkt Gegens-
tdnde ergreifen oder indirekt Wesen beeinflussen; ich kann nicht Wesen ,,ergrei-
fen* oder Gegenstinde ,,beeinflussen®! Der Zwang ist ein Begriff, der sich nicht
einmal gedanklich vorstellen 148t, ein synthetischer Unbegriff, so wie es auch
andererseits die Trugschliisse gibt. Da sind noch mehr solcher Unbegriffe.
Gegensténde kann ich nicht zwingen, weil sie nichts von sich aus vermdgen;
Wesen kann ich auch nicht zwingen, weil sie keine Gegenstiande sind; manche
Tiere lassen sich eher totschlagen, als daf} sie gehorchen — wieviel mehr darum
der wache Mensch. ,,Gezwungen werden kann ein Wesen durch nichts in der
Welt; aber es kann von sich aus versuchtem Zwange entgegenkommen und ihn
so verwirklichen helfen (Heuchelei); nur handelt es sich auch hier dann noch
immer nicht um ,,Zwang® sondern eben um indirekte Freiheit. Aller objektive
Zwang ist eingebildet; subjektiven Zwang gibt es auch nicht; sofern es Zwang
zu geben scheint, geht er immer nur vom Subjekt aus. Unfreiheit ist geradezu
eine technische Unmdglichkeit und geistige Absurditét; sie beruht einfach dar-
auf, lebendig Seelisches mittels am toten Physischen gewonnener Begriffe aufzu-
fassen, so als wollte man von ,,Farb - tonen‘ sprechen.

Ich kann zB. freiwillig verhungern, verdursten, erfrieren, verbrennen (Hei-
lige), ersticken, ertrinken, den Heldentod sterben oder wie gesagt anderen will-
fahren. So ich Notlagen willfahre, scheint es, als zwéngen mich diese dazu, wie
man mit der Hand einen Gegenstand an seinen Platz riickt; dann konnte aber
auch von ,,Zwang‘ die Rede sein, wenn ich mir Vorteile verschaffe; ich greife
eben nicht ,,von mir aus* danach sondern folge zB. dem Willen eines anderen,
der nach Kenntnis meiner Natur mich durch Anbieten von Vorteilen zu deren
Ergreifen zwingt, wie auch ein Hund nicht anders als zuschnappen kann, — so
als wire ich gar nicht da, oder wie man durch Ziehen von Grében im Lande
Wasser verteilt. ,,Zwang® ist nur so denkbar, daf3 die Seele von sich aus mate-
riellen GesetzméBigkeiten folgt, uzw. nachdem man sie zuvor um deren wahren
Charakter getduscht hat. Das ist die psychische Mechanik des seelenlosen oder

3



konventionellen Menschenschlags. Nur wer auch den groBten Vorteilen beden-
kenlos ,,vor die Brust“ zu sto3en vermag und das schwerste Kreuz ohne Umstén-
de auf sich nehmen kann, ist ein jederzeit aus Freiheit handelnder, aus Wahrheit
heraus handelnder Mensch, denn ,,die Wahrheit wird euch freimachen* heif3t es
da nicht ohne Grund. Man steht Vor- und Nachteilen nur entweder illusiv unfrei
oder aufgeklirt frei gegeniiber; Freiheit und Unfreiheit haben ihre alleinige Ur-
sache im Menschen drinnen.

Blicke ich von meiner Grabesschwelle aus aufs Leben zuriick, stellt es sich
mir dar als eine Summe von Taten; diese Taten erfolgten auf verschiedenste
Anlésse hin und hatten die mannigfaltigsten Wirkungen; aber wie ich mich als
Urheber zu meinen eigenen Taten stellte, hatte immer nur an mir gelegen; dumm
war es, wo ich glaubte unter ,,Zwang® zu stehen, und gescheit war es, wo ich
mich als den freien Urheber fiir alles erkannte. Fiirs Denken gilt genauso das-
selbe; von einer ,,zwingenden‘ Logik zu sprechen grenzt bereits schon an Idio-
tie.

Werte, Gotzen und Gétter sind nun imgrunde dasselbe; sie werden gleich-
erweise angebetet, bewundert, milbraucht. Man glaubt sie zu ,,beherrschen®,
und doch sind es die Geister, ist es die Technik, die den Menschen beherrscht,
wie feinfiihlige Naturen langst herausgefunden haben. War in alten Zeiten die
Welt den Menschen von Géttern beseelt, so konnte sich ein religidses Interesse in
dieser Welt nur gegen die Gotter der Menschen richten (Mose); heute hat nie-
mand mehr ein Gefiihl dafiir, was Goétter sind, das Menschliche lebt sich in ande-
ren Formen aus, das alte religiose Interesse besteht aber mit ungebrochener Kraft
fort; soll es wiederum aktualisiert werden wie in den fritheren Zeiten, gilt es die
sog. Werte der Menschen zu zerstoren, zu vernichten, aufzuldsen, geistig gese-
hen, im Innern der eigenen Seele eines jeden. Diese ,, Werte sind heute allen
das, was dazumal die Gotter waren: ihr heiligstes Heiligtum, ihr groBter, erha-
benster Besitz, an dem alles Sinnen und Trachten orientiert ist und seinen Mal3-
stab findet, wie es uns die Apokalypse von der sog. Stadt Babylon beibringt.

Der religiose Angriff muf} sich darum exakt genau auf alle Werte schlechthin
richten, denn Religion ist Kampf bis zum Sieg, und vorher wird nicht Ruhe noch
Frieden sein. Wer dieses Menschheitsschicksal nicht als das seine erkennen und
erleben kann, mag sich als Sonderling, als Abnormitét oder als ausgesto3en be-
trachten vom heiligen Jerusalem.



Was den Menschen insbesondere der Religion entfremdet und in den
Staub wirft, ist seine (grofie) Gefolgsamkeit gegeniiber Dingen und Wesen aufler
sich, woraus sich die Unachtsamkeit beziiglich des sekundéren Relativismus’ und
der inneren Voraussetzungen seiner ganzen Bewertungen herleitet. Unter ge-
wissen Voraussetzungen tut ein Mensch etwas; sein Tun ist ihm bewuft, die
Voraussetzungen dazu sind ihm nicht bewul3t. Dies und das ,,miisse getan wer-
den®, meint der Mensch plotzlich; er sieht Verdstelungen, die Zweige, die
Friichte, — was er iibersieht, ist der Stamm, die Wurzel, das Erdreich; ihm fehlt
der Sinn fiir Grundlagen, Standpunkte, Gesichtswinkel und Situationen. Er steht
auf dem einen Waagebalken der Ereignisse und iibersieht dadurch sowohl sich
selbst, als auch die Mitte und die Wahrheit der anderen Seite; dann ist er mitten
hinein verflochten in den ganzen Kausalmechanismus. Der hohere oder Uber-
mensch steht in der Mitte, quasi ,,zwischen den Zeiten*, von ihnen unberiihrt;
fiir ihn gilt das eine nur, wenn das andere auch schon fiir ihn galt; wer da ver-
giBt, da er sich die Grundlagen selbst gewdhlt hat, der sieht sich den weiteren
Folgen nicht nur zwangslaufig ausgeliefert sondern glaubt auch noch, sie wiirden
ihm von aufen zugeschickt, als sog. Schicksal. Wer sich bei der Wahl von
Entschliissen nicht schon seiner Freiheit bewuf3t bleibt sondern immer gleich an
die Ausfiihrungen denkt, der mufl unbedingt, wenn die letzteren anfallen, nun
umgekehrt sogleich ihrer Grundlegung gedenken, ohne sich jetzt aber natiirlich
auch seiner Freiheit erinnern zu konnen, der Freiheit seiner Grundlegung. Die
Folgen sind nur dann frei, wenn auch schon die Grundlagen vollkommen freie
waren; wer hier etwas versdumt (siindigt), hat es dort spéter ,,auszubaden®,
zwangslaufig; Freies erzeugt Freies, und Unfreies erzeugt Unfreies.

Wie schon Buddha verkiindete, so gilt auch noch heute, dal diese Zweisei-
tigkeit des augenblicklichen Ichs, von der weder Esoteriker noch Psychoanalyti-
ker eine Ahnung haben, der sog. Zweierlotus den Menschen, der sich ja au3er-
dem gar nicht unfrei fiihlt, in einer wirklich ganz erhabenen Weise frei macht,
uzw. von seinem ihm unbewuBlten ,,Schicksal®, vom ganzen Rad der Kausalité-
ten und Gerechtigkeiten sowohl im Himmel wie auch auf Erden, so unglaublich

das immerhin klingen mag! Es ist wahr; und hinzu kommt, daf ein solcher frei
wird auch von dem, was die Menschen ,,UnterbewuBtsein“ nennen, und was es in
dem Sinne auch gar nicht gibt. Denn Schicksal und UnterbewuBtsein schreibt
der Mensch seiner Umwelt und seinem Leibe zu, dh. er iibersieht ganz, daf3 die
Ursache dieser beiden er unmittelbar selbst ist, in seiner Zweiseitigkeit. Da-
durch ist der Mensch nur ein halber. Diese Halbheit findet ihren Ausdruck dar-
in, dal man von ihm meint, dafl er niemals ,,ganz da‘“ ist sondern stets irgendwie

5



sich zuriickhilt, ausweicht, abgleitet, abwegig denkt usw.; er hat einen ver-
schwommenen Blick und ein laues Verhalten (indifferent), kann dem vollen Typ
nur Ddmonie, Hexerei, ,,Bosen Blick® oder Fanatismus zuerkennen, wie er es
nennt. ,,Fanatismus“ und Lauheit stehen sich hier ohne Vermittlung ,,Gewehr
bei FuB3*“ gegeniiber. Ein Mensch steht zB. ,,liber den Dingen®, bleibt ,,aufler*
ihnen, geht ,,nebenher oder gelangt von hintenherum zu ihnen (,,Diebe, Heuch-
ler und Mérder™ — Jesus), wie es in der Fachsprache heiit. Was dabei als

Nichstes, als Effektives {ibersehen und umgangen wird, erzeugt einerseits das
UnterbewulBtsein und andererseits das Schicksal. Das sind Einsichten von gera-
dezu mathematischer GewiBheit, worauf auch von Jesus immer wieder in seiner
Art hingewiesen wurde. Man kann sie sich nicht genug zu Herzen nehmen; aus
diesem einzigen Grunde entstand allein schon der ganze Buddhismus als solcher,
den doch im Grunde niemand heute mehr mit volliger GewiBheit versteht. Fiir
den Sehenden aber ist es geradezu peinlich und erniedrigend, sich womdglich ein
UnterbewulBtsein, - ein zweites, unkontrolliertes Ich (Gewissen), - oder gar ein
,.Schicksal“ nachsagen bzw. andichten lassen zu miissen, ein Jenseits.

Ich ,,muB3 nicht trinken schlechthin, ,,weil* ich Durst habe schlechthin,
sondern nachdem ich dem Durst zustimme einerseits, stimme ich auch womog-
lich dem Trinken zu andererseits. Gewisse Wirkungen erfordern durchaus ganz
bestimmte Ursachen fiir sich, deren es keine anderen gibt; aber Ursache und
Wirkung stehen nicht auseinander wie zwei Kugeln, deren eine die andere von
auflen her anst6Bt, sondern die Ursache als solche enthilt in ihrem Begriff und
Wesen keimhaft bereits die Wirkung als nachfolgende, und diese enthélt noch
immer die Ursache in sich. Bei Wahl der Ursache habe ich deren Wirkung
bereits zugleich mitgewihlt sowie umgekehrt; das eine kommt mir nicht spéter
von irgendwo auBlerhalb her {iberraschend und ungelegen dazu, soz. ,,zwangslau-
fig*“. Meine Freiheit bleibt stets souverdn. Oder auch, nach jeder Tat bleibe ich
stets derselbe, nur das Werk verindert sich vor meinen Augen; nur dann werde
ich Begonnenes fortfithren, wenn es fiir mich jetzt noch immer dieselbe Bedeu-
tung hat, wie es sie dazumal schon fiir mich besal3; ein Versprechen ,,l6se® ich
niemals ein als Folge — und ,,aufgrund* dessen, es einstens gegeben, dh. frither
etwas gesagt oder getan zu haben, sondern weil ich mir schon dazumal sagte, es
wird die Zeit kommen, wo das und das fiir mich das Aktuellste sein kann, und
indem diese Zeit herangenaht ist, tue ich das, was fiir mich in diesem Moment
das Aktuellste ist aufgrund der schon frither vorausgesehenen gegenwértigen
Situation, ohne alle — Beriicksichtigung von Vergangenheit. Dieses Prinzip
kann in vielen Abwandlungen geltend gemacht werden. Mitunter erweisen sich

6



namlich die friiher eingegangenen ,, Verpflichtungen® als sinnlos, als liberholt,
aufgehoben oder anderweitig erledigt. Etwas Ausgelichenes gebe ich natiirlich
auch niemals etwa zuriick ,,wegen® der damals eingegangenen Verpflichtung,
sondern weil ich und kein anderer jetzt sonst zur indirekten Ursache einer Sché-
digung einer Person wiirde. Realistisch ist allein diese gegenwértige Auffas-
sung, vollig abstrakt jener seltsame Umweg liber die ,,Zeit“. Denn ich kann
etwas Begonnenes fortfithren bzw. ,,diese ernten, was jene gesit haben®; das ist
gottselige, uneingeschriankte Freiheit fiir Gute und Bose im esoterisch christli-
chen Geiste. ,,0Oh, da} sie doch heif} oder kalt wiren und keine indifferenten
Philister, denen in ihrer 6ligen Art nie beizukommen ist*.

Nur dann, wenn ich mich mit einer Seite dessen identifiziere, das ich nicht
bin (,,Hurerei“ — Mose), zB. mit dem Leib, bin ich weiteren Notwendigkeiten
und Verpflichtungen geradezu ausgeliefert, zB. der Erndhrung aus der Welt, muf}
,ich® fiir den Leib sorgen, als sorgte der Leib selbst, als wére ich nicht. Gleich
mit dem Leib, mit dem Tun wird begonnen statt im Ich (,,ich bin das A und O%);
und dann ist diesem Kesseltreiben auf keine Weise mehr zu entkommen. Nie
stellt ein Mensch das reine, unvermischte, freie Ich den Tatsachen direkt gegen-
iiber; er begniigt sich vielmehr mit Auferlichkeiten: mit Demonstration, mit
Reprisentanz, mit Form und ,,Erscheinung®; so ist dieses menschliche Ich kein
lebendig wirksames sondern nur ein gerade schattenhaft zuschauendes, als sol-
ches; es iibt keinerlei Funktionen aus, und es 14t sich bei seinem diirren Forma-
lismus genug sein; Entsagung und Mi3gunst sprechen dem feineren Beobachter
aus den Menschen entgegen, oder auch Uberempfindlichkeit und Ungefilligkeit;
das Ich fiihlt sich imgrunde als der so recht iiberfliissige und gelangweilt an einer
Zigarette kauende bzw. verlegen mit seinen Fingern spiclende Reisebegleiter
seiner leiblichen Natur.

Unter solcher Beriicksichtigung ergibt sich erst die wahre Anschauung von
sog. ,,Werten“. Haben sie Gewalt iiber mich, und sei es indirekt, sind es keine
Werte mehr sondern bereits interessierte Despoten; habe ich Gewalt iiber sie,
sind es auch noch keine Werte sondern nur erst gleichgiiltige Existenzen. Ande-
re als diese beiden Verhéltnisse gibt es hierfiir nicht; der ,,Wert* 146t mir durch-
aus keine freie Wahl wie andere, gleichgiiltige Gegenstinde zB. sondern fordert,
lohnt oder bestraft, wie die Gebote tun, die ja auch ganz allein dadurch auf den
Menschen wirken, dal} sie fiir ihn Werte darstellen. Wenn Gebot oder Wert
auch nicht wirken wie Gesetz oder Peitsche, dh. von sich aus, so tun sie es eben
dennoch dadurch, daBl der Mensch ganz von sich aus ihnen diese Macht durch die
Kraft der Einbildung — gibt —; und das will wohl etwas heiflen; hier verlieren



nadmlich die Einbildungen ihren harmlos abstrakten Charakter und beginnen zu
wirken, auf dem Umweg iiber das ,,UnterbewuBltsein®, gleich den ,,Vampiren®.

So verbirgt sich durchaus geradezu etwas Ungeheuerliches hinter diesem
unscheinbaren, solide und vornehm wirkenden Begriff. Selbst der Verriickte hat
ja noch immer seine Werte, unter deren Zwang er steht; aber schon der Normale
kann alle Werteorientierung aufgeben und iiberwinden. Selbst Dinge wie Vater-
land und Himmelreich, wie Mensch und Gott werden dadurch vollig wertlos; der
Mensch protestiert vielleicht dagegen, denn er sieht trotz Erklarung nicht, wie
sich hinter diesen Werten, G6tzen und Goéttern eine intime, unscheinbare, wertlo-
se, hohere Welt auftut, deren Geist im heiligsten Sinne nicht von unten ist. Der
Teufel als aktive Macht steckt nirgendwo drauen in der Welt sondern in dem,
was wir selber sind; Religion kann doch wohl nur bestehen in einem Aufgeben
von solchen — Dingen, die man bisher immer fiir die allerrichtigsten hielt, und
nicht indem etwas Neues zum Alten hinzukommt und dessen Berechtigung damit
bescheinigt, daf3 es das Alte unverwandelt 146t.

Insofern man sich dem Glauben hingibt, durch Werte in seinem Verhalten
geleitet und bestimmt zu werden, sind es Dinge, die uns stets sachlich und objek-

tiv gegeniibertreten; handle ich aber ganz aus der Freiheit heraus, so folge ich
meinen Neigungen; Neigung ist stets subjektiv und personlich. Man kann so-
wohl guten und richtigen Neigungen und Werten folgen wie auch iiblen und
verkehrten Neigungen und Werten. Nicht meine Natur sondern mein Geist
bestimmt {iber das Folgende; die Werte werden vom Geist den natiirlichen Din-
gen zugeteilt und entzogen, zB. Geld — Inflation; wenn ich es also bin, der die
Werte schafft, dann gibt es in Wahrheit gar keine Werte, denn man zwingt oder
tduscht sich doch selber, oder welchen Wert hétten die Schitze der Erde ohne
Anwesenheit von Menschen, — und es ist ja vielmehr typisch fiir den letzteren,
seine rein subjektiven Angelegenheiten in einer allgemein objektiven Form auch
fiir andere verbindlich zu machen zu suchen, um sie so psychisch gewaltlos und
miihelos zu iiberlisten und gefiigig zu machen. — ,,Abgefallen von der ersten
Liebe”“. — Man erachtet den Selbstbezug fiir ganz subjektiv und den Fremdbe-
zug fur rein objektiv; tatsdchlich ist es genau umgekehrt; der Selbstbezug ist das
einzig Objektive und der Fremdbezug ein iiberaus zufilliger, subjektiver, belang-
loser, stindig wechselnder. Was nicht ,,objektiv* bereits Ruf und Geltung hat,
dh. ,,verstaubt* ist, da traut sich niemand heran; schon deshalb kommt es auch
nie zu einer wirklichen Religiositit; und was man von sich aus mochte, wird
eben darum auch umsténdlich in objektiv geltende, allgemein verbindliche, not-
wendige Formen gegossen, so als sei man ganz unschuldig oder unbeteiligt an

8



dem eigenen Tun, zZB. Mode, Konvention — was alles Liige und gelogen ist.
Wenn etwa Erwachsene ihrem durchaus natiirlichen Spieltrieb folgen, dann na-
tiirlich nur, um die Kinder zu ,,unterhalten, um ,,paddagogisch* zu wirken und
um der ,,Gesundheit” wegen. In Politik und Geschift verlieren diese Liigen
dann aber sogleich ihre Harmlosigkeit, wie sie iiberhaupt von einer durch und
durch verdorbenen und abwegigen Gesinnung zeugen, geistig genommen. Das
ist der “kalte Krieg in allen Lebenslagen. — Wie ein Nichts, wie eine Null -
,laB doch die Toten ihre Toten begraben® - lebt so der Mensch zwischen Antrie-
ben, die von auflen kommen und Hemmungen, die auch von aulen kommen; es
geniigt einfach nicht zu sagen, der Mensch erscheine hohl wie Scherben und
leeres Tongeschirr (Paulus); man sieht dann nicht ein, in welchem Sinne das
gemeint ist, und welch ein Fundament tiberhaupt der ganzen Religion zugrunde
liegt, sondern mit Fingern muf3 darauf hingewiesen werden, an welchen Stellen
und warum der Mensch ein morscher ist (,,Untergang des Abendlandes). Denn
das, wo der Individualist, - als ein Ebenbild oder Sohn des individualistischen
Gottes, - sich selbst erregt und beherrscht, mdchte sonst zu einem der sieben

Weltwunder fiir die Menschen werden. Insofern sich der Mensch iiber seine
indirekten Wege auch noch téuscht, denn sonst mochte er sich selbst verriickt
vorkommen, geht daraus schlielich wieder ein bestandfahiges, freilich diesmal
synthetisches Ganzes kunstvoll und imponierend hervor. Ohne das gébe es
keine Religion!

Schulen, in denen durch verstandlicherweise ziemlich hartes Training die-
se Ddmmerzone des triiben und zwielichtig schillernden Unterbewuftseins unter
verantwortlicher, fahiger Fiihrung ausgemerzt und durch Selbsterkenntnis volle
Selbstbeherrschung erlangt wurde, sind zu allen Zeiten als Einweihungsschulen
in die Geschichte eingegangen. Man lebte dort ganz in dem Sinne, wie es die
Bestimmung der Menschen ist, dh. nicht dieser Bestimmung entgegen, — also
ohne alle Illusionen, Tduschungen, Zwangsvorstellungen, Komplexe, Hysterie,
Scham, Furcht, Schwiche, Antriebe, Hemmungen und wie die Ausgeburten
solchen Seelenschlammes noch heilen mégen. Schon allein die spontan auf-
kommende Empdrung — ist in Wahrheit eine ganz unmdgliche Reaktion, da sie
dem anderen, natiirlich vergeblich, die Macht - von ,,Rechten sollte lieber nie
gesprochen werden - sich pervers aufzufiihren, streitig machen mdchte; man
kann wohl sachlich den anderen an der Ausfithrung seiner Pliane hindern, um sich
zu schiitzen, aber man kann unmdglich das Gute zu einem allgemein verbindli-
chen Zwang, sagen wir durch Empdrung machen; das beweist vielmehr im Ge-
genteil, dal man selber noch auf recht schwachen Fiilen steht, sich soz. auf



duBlerliche Art Mut machen mochte. In diesen Schulen wurde man daher erst so
richtig gesund, so recht von tiefstem Herzen froh und unschuldig, da wurde ei-
nem die Wahrheit gezeigt, unter der sich AuBlenstehende gar nichts vorstellen
koénnen.

Wie es nun freies oder unfreies Verhalten im Leben gibt, in der bezeichne-
ten Art, ebenso auch zweierlei Interessen an den Objekten solcher Verhaltens-
weisen, namlich erzwungene und ausgesprochen freie Interessen. Es hat ein
Ball oder sonstiges Spielzeug entweder Geldwert oder Wert fiir meine Gesund-
heit (Sport); insofern ich aber von allem weiteren der Sache dulleren Nutzen
absehe und damit spiele, ,,ihr mii3t aber zuvor wie die Kinder werden, so kommt
ihr nicht in das Himmelreich®, rein um der Dinge selbst wegen, da ist es mit den
Werten vorbei; die Dinge erscheinen, zumal den Kindern, niemals wertvoll
sondern nur noch schon. Wert ist stets etwas Mittelbares, Schonheit immer
etwas Unmittelbares, das ist ja ganz klar; und da, bevor etwas fiir andere da sein
kann, es erstmal an sich selbst da sein muf}, so muf3 der Selbstbezug oder die
Schonheit dem Fremdbezug oder Wert von Natur aus als liberlegen betrachtet
werden. Wenn man bedenkt, wie grof3 die Welt, in der alles kduflich, so kann
man sich auch vorstellen die GréBe jener Welt, in der alles ,,schon® und ange-
nehm ist. Werte sind leblos wie Waren, Schonheit lebendig wie Geniisse (zB.
Seligkeit). Wer in Werten aufgeht, wird allméhlich hohl und unbeholfen, ver-
armt und verddet in seinem Innenleben; das Gegenteil trifft zu fiir die Schonheit;
und wie gesagt: das Wertvolle und das Schone schliefen einander aus.
Schmuckstiicke, die zugleich wertvoll sind, dh. noch eine zweite Bedeutung
haben, haben ihren unschuldigen Sinn und Selbstzweck eingebiilit, sie liigen uns
gleichsam ins Gesicht. ,,Was niitzt es, du gewénnest die ganze Welt (Atomzeit-
alter), und nahmest an deiner Seele Schaden (Millionen Suchender)?“ Ubrigens
heif3t die Art, in der die Seele den Werten begegnet, Verehrung, in der sie dem
Schonen begegnet, Liebe. ,,Verehrung® kann man auch als auf den Menschen
angewandte Bewertung auffassen.

Man glaubt im allgemeinen, die Verehrung sei doch ein recht solider und
charaktervoller Zug am Menschen; immer noch besser als solche, die alles ver-
dchtlich zu machen suchen und stets abfallig urteilen. Aber das gehort ja beides
in denselben Bereich; alle Art von Verehrung verduBerlicht.

Sowohl durch Verehrung wie durch Liebe wird ein Objekt gefordert, wird
etwas geschitzt, nur dort ohne und hier unter meiner Beteiligung. Das Verehrte

10



bleibt auB3er mir, das Geliebte ziehe ich in mich herein. Dort eine Welt, wo alles
auseinander -, hier, wo alles ineinander liegt. Stehe ich zu anderem wie zu mir
selbst, dann hat es Hand und FuB3; stehe ich zu mir selbst wie zu anderem, dann
haben beide nichts davon.

Verehrung macht selbstlos, ist daher zu 100% widersinnig und kann dem-
nach nur unter ,,Zwang* erwirkt werden; damit keine Auflehnung gegen diesen
erfolgt, werden Dummbheiten als Ideale angepriesen und die seltsamsten Tau-
schungen eingefiihrt, die darum, weil sie Tauschungen sind, fiir Wahrheiten
gehalten und bitter ernst genommen werden — —.  Erinnert sei doch nur an die
ungeheuerlichen und perversen Betriigereien der Kirche, einer Organisation von
reinstem Verbrechertum, deren Verbrechen in grofler Zahl alle historisch nach-
weisbar sind, die sich Leib Jesu nennt und Unmengen von Menschen bei vollem
BewuBtsein verbrannte, was Jesus nie getan hatte, und die dennoch fiir durch und
durch solide und achtenswert und unfehlbar gehalten wird. Nicht die Wahrhei-
ten sind es, die die Menschen in die Kirche locken sondern die Tauschungen;
geht man zu einem sog. ,,Gottesdienst®, dann sieht man dort keine gebildeten
sondern einfache Menschen sitzen; ein offenkundiges Geschift mit der ,,Dumm-
heit des Volkes“, und mit seiner Sehnsucht nach der wahren Wirklichkeit; kein
Gebildeter unserer Zeit wird das bezweifeln oder bestreiten. In der auBBerkirchli-
chen Gesellschaft finden wir aber auch keine echte Freundschaft, Kirche und
Staat sind schlieflich Schwesterorganisationen geméf der menschlichen Doppel-
natur.

Statt dal mich nun jemand zwingt, ihn zu verehren, konnte er doch eben-
sogut gleich sich selber verehren, anstatt sich auf einem Umweg meiner dazu zu
bedienen; er tut es nicht, weil Verehrung des Selbstbezuges entbehrt, und
Selbstverehrung eine Absurditit ist dhnlich, als wollte man Schuhe verkehrt
herum anziehen oder durch die Ohren atmen; die Ohren haben eben eine ganz
andere Funktion. Verehrung beruht darum immer — auf Abhéngigkeit, Liebe
immer auf Freiheit. Man sieht daraus, verehrt wird nur, was fiir andere, fiir viele
da ist, aufgeht, anderes fordert, eben selbstlos ist, innerlich hohl; man verehrt nur
das Allgemeine, sofern etwas vor dem Forum der Allgemeinheit bestehen kann;
Verehrung ist nie personlich; man kann nun schon in jedem heutigen Lexikon
nachschlagen, daf} der ,,Geist™ auf dem Selbstbezug beruht; andererseits sind
allgemein nur tote Gegenstidnde, was man just daran erkennt, daB} sie keine Ei-
gen- sondern nur Gattungsnamen tragen. Es ist also doch wahr, daB die ,,bosen
Materialisten nicht ,,in Stunk und Streit” untereinander leben, sondern daf3 ihre
Sprache die Sprache der Verehrung ist; und diese entspricht ganz den von Mate-

11



rialisten an sie gestellten Forderungen! Weil es also diese Verehrung gibt, des-
halb kann es keine Liebe geben; das eine schliefit das andere als eine technische
Unmoglichkeit aus; wer Verehrung iibt, ist ein Verrdter. Liebe gibt es nur in
dem Mafe, als der Unfug des Verehrens mit Stumpf und Stiel ausgerottet wird;
und die Liebe darf natiirlich nicht selbst wieder — verehrt — werden, und eben-
sowenig die Liebenden oder Heiligen. Indem man dies tut, werden einem die
verehrten Objekte dann unnahbar; man gewinnt so eine vorziigliche Ausrede, es
ihnen nicht gleichmachen zu ,,miissen*; dabei will Religion es gerade vermei-
den, fiir irgendwen als verbindlich zu erscheinen; es handelt sich hier auch selbst
indirekt nur um reine Geschmackssache und um reine Willkiir (dem Himmel
Gewalt antun), um reine Innerlichkeit. So ist es geradezu erschiitternd — zu
sehen, wie wir ahnungslos und mit den besten Absichten trotzdem zumeist die
Hiille fiir durchtrieben Teuflisches abgeben, das wir tatséchlich in uns beherber-
gen, das uns bis unter die Fingerndgel beherrscht.

Fiir eine genaue Beobachtung zeigt sich, daB Verehrung von Flache zu
Flache, Liebe von Tiefe zu Tiefe geht; jenes erzieht darum zu oberfldchlicher
Sachlichkeit, dieses zu personlicher Aufrichtigkeit. Ob jemand andere liebt oder
nicht, das interessiert den Auflenstehenden nicht, es ist soz. Privatsache jedes
Einzelnen; aber wehe dem, man verweigert jemandem ein — {ibrigens relatives
,Mindestmal3* an offizieller Beachtung oder eben Hochachtung, ,,verdienter*
Hochachtung wohlgemerkt, und sei es unbeabsichtigt! Sie wollen ja alle ,,etwas
sein“, etwas ,,Unentbehrliches®, ,,Verdienstvolles®, ohne das es nicht geht,
wovon andere abhéngig sind und womdoglich auch bleiben; sie kommen sich alle
so schrecklich wichtig vor, diese Menschen und Menschlein, weil sie aus Mangel
an Selbstbezug ihre eigene innere Verddung und Nichtigkeit stdndig durchkosten
miissen. Verehrung ist so sehr aufdringliche AuBenfliche (Suggestion), daf3 sie
ohne alle innere Beteiligung erzwungen und bedient wird. Wozu dann also
einen umstindlichen Formalismus, wenn er weder auf Echtheit beruht, weil
,,obligatorisch®, noch auch sonst eine praktische Verwendung finden kann?
Formalismus beruht immer auf Gegenseitigkeit, nun aber: ,,was ist das schon,
wenn ich liebe, die mich lieben* anderes als jiidischer Krdmergeist, als ein hol-
zerner Wahn von ,,Gerechtigkeit”, dh. primitive Kausalitidt im Bereich der Mo-
ral, der Freiheit?

Sehr viel werden einem darum auch die bodenlosesten Frechheiten aller
Arten und Grade unter dem Méntelchen vollendeter Eleganz mit der vollendets-
ten Liebenswiirdigkeit, aber voll innersten Hohnes und voller Giftigkeit serviert;
wir brauchen nicht darauf einzugehen, — aber diese Bestien wissen genau, daf3

12




wir es nicht wagen werden, diesen Zwang von uns abzutun! Zumal es in der
zivilisierten Menschheit auch ganz unmoglich ist, das Innere direkt anzusprechen
und die Dinge so zu nehmen, wie sie wirklich sind, dh. schamlos, schén. Man
kann sich gar nicht vorstellen, wie wenig das zusammenpaBt, ein Typ, der nur
gelten 14Bt, was innerlich ist und ein ganz auf AuBerlichkeit gedrillter Typ. Sie
sagen, da muB} es nicht noch eine besondere Lehre geben, um sein Leben zu
leben, wie man es empfangen, man brauche nur seinen Instinkten zu folgen;
diese Instinkte sind aber alle durch die Natur hervorgerufen, und der Mensch ist
mehr als alle Natur; wer sich darum nicht einfach an ihr orientiert, der bedarf
einer eigenen Orientierung, die erst noch geschaffen werden muf3; daher kommt
der Religion eine so unendlich wichtige Funktion zu, frither in Gestalt von Gebo-
ten, heute anders, als Selbstbestimmung; man findet fiir sie keine Vorbilder
weder in der Natur noch auch in einer geistigen Welt.

AuBerliche Korrektheit gilt dem Menschen mehr als innerliche Korrektheit
schon insofern, als er ja auch niemals ein Verbrechen als solches bestraft oder
ahndet sondern immer nur das entdeckte Verbrechen, dh. aber die Ungeschick-
lichkeit; das ist ein Faktum, das uns nur als solches hier zu interessieren hat und
nicht insofern, als in dem menschlichen System eben auch gar nichts anderes
moglich ist. Vor allem sucht der Mensch auf diesem Wege aber von der Abhén-
gigkeit von den subjektiven Neigungen anderer freizukommen. Das wére soweit
auch ganz 16blich; aber da Verehrung nicht aus dem Herzen kommt, so ver-
pflichtet sie duBerlich, sie fordert und zwingt, ohne wirklich ,,zwingen‘ zu kon-
nen; und also ist die Abhéngigkeit nicht aufgehoben sondern nur verschoben,
niamlich vom Inneren ins AuBere. In solchen Verschiebungen ist der Mensch
ohnehin ein Meister; sie spielen sich noch dazu in seinem Inneren so sehr intim
ab, da3 kaum Chancen bestehen, der am grob Sinnlichen orientierte Geist werde
jemals darauthin ansprechbar sein; er kann aber nur auf diesem und keinem
anderen Felde geschlagen werden (Harmagedon).

Man muB nicht so naiv sein zu glauben, Liebe werde gepredigt als bloBes
Gefiihl, ohne Funktionen; man muf} sich vielmehr auch etwas dabei denken und
etwas dazu tun. Auf objektive Fehler kommt es gar nicht an, diese kdnnen be-
liebig oft verziehen werden; die Siinde wider den heiligen Geist ist es vielmehr,
die sich nicht verzeihen 146t, dh. die gewollte Selbsttduschung, denn Geist ist
Selbstbezug, bzw. Rhythmus, Leben. Religion will doch niemals das einge-
fleischte Bose ,,erretten® sondern allein die Verfiihrten und Verirrten; ,,die
- Gesunden - bediirfen des Arztes nicht, sondern die Kranken®; ,,ihr aber glaubt
gesund, stark, reich und frei zu sein, und kdnnt doch nicht ein Haar auf eurem

13



Kopfe schwarz oder weill machen®. Nur wer so denkt, darf auch ein ,,Wissen-
der* genannt werden, denn die Menschen ,,wissen nicht, was sie tun oder sagen*®.
Man kann nicht alles durch einen Wolf drehen.

Alles Ehrenhafte ist tatsdchlich verlogen, und es geht nur noch darum, ge-
gen diese Behauptung das Gesicht zu wahren oder aber die Maske ganz fallen zu
lassen! Diese Liige steckt nur eben zutiefst im UnterbewuB3tsein und ist norma-
lerweise niemandem bewuBlt; aber sie tut natiirlich hier wie dort ihre Wirkungen,
als das ,,schwache Fleisch®, als ,,niedere Natur®, auch als ,,Stimme des Gewis-
sens“ usw. . Die tote Ehre fiihrt in ihren Konsequenzen — immer dazu, fiir
ihren Formalismus den Realismus zu opfern, also sagen wir das Leben, das
Gliick, sich zu duellieren, zB. zu schlagen, zu verletzen, zu verfolgen, zu rachen,
zu streiten, martern und geif3eln, im physischen wie im psychischen Sinne, da sie
auf dem Relativismus, auf dem Vergleich aufgebaut ist; ,,die ganze Zivilisation
gleicht einem Haus, das auf Sand gebaut wurde; da nun ein gro3er Regen fiel,
spiilte er dieses Haus gleich mit sich fort“. Sobald Menschen in Situationen
kommen, fiir die sie noch keine Formen ausgebildet oder kennengelernt haben,
versagen sie ganz oder lassen ihre Maske fallen und entpuppen sich auch duf3er-
lich nunmehr als das, was sie schon immer, nur sonst eben im Verborgenen und
unter der Maske waren. DaB sie fiir ihre Maskeraden ganz andere Erkldrungen
haben, sie als Zeichen von Vornehmbheit deuten, das Vornehme iiberhaupt erfin-
den und ihm seine Bedeutung geben, diirfte wohl selbstverstandlich sein, denn
eine Tarnung darf schlieBlich niemals als solche erkenntlich sein; das Gute aber
bedarf keinerlei Tarnungen und keinerlei Hemmungen, denn des Guten kann es
niemals ,,genug* geben, und nicht klar genug kann es sich offenbaren; es ist
darum alles andere, nur nicht vornehm, denn nicht einmal dem Verdacht der
Tarnung darf irgendwie Vorschub geleistet werden! Und ganz anders die Liebe,
denn lieben kann ich auch, die mich nicht lieben, und Liebe verzeiht, ohne zu
strafen, zu vergelten — alle ihr angetane Schmach. Was die Liebe ,.keusch®,
,,haive, | einfiltig® und ,heilig® macht, ist ihr geistiger Selbstbezug und nichts
anderes, in volkstiimlicher Sprache; ihre Direktheit, Offenheit und Herzigkeit
ohne jeden Vergleich, ihr durch die Fliche Hindurchgehen.

Durch den Fluch der Ehre verbieten sich allzuoft Freundschaften und Lie-
be, zB. verschiedener Gesellschaftskasten, woran man wiederum erkennen kann,
welch eine Opposition die beiden Méchte in Wahrheit trennt. Ehre ist eine schil-
lernde Seifenblase ohne den mindesten Gehalt; die groBten Verbrecher geniefen
oft die grofiten Ehren; Chikago ist dafiir geradezu symbolisch geworden; doch
auch bei uns erfreuen sich Hochstapler, Heiratsschwindler und Betriiger des

14



denkbar grofiten Ansehens, ob mit oder ohne personliche Absicht kann von kei-
nerlei sachlichem Interesse fiir uns sein. Weil das so ist, hat die Ehre der Liebe
nichts voraus; auch Verbrecher lieben einander; wozu also reif3t sie das Maul so
weit auf, als ob ihr eine objektiv begriindetere Berechtigung zukdme als der
Liebe, wihrend sie statt dessen in Wahrheit nur aulerdem dazu noch geeignet ist,
andere zu téuschen, als blofes Spiegelbild der Liebe, als nicht mehr urspriingli-
che Liebe.

Ehre oder Unehre, Hal} oder Liebe dndern nie etwas an meinem Sosein
oder an meiner Selbstbestimmung; das aber ist gerade der Zweck und die Funk-
tion der Verehrung! Sie soll andere Existenzen entscheidend heben, mindern
oder vollig ,,ruinieren®, ,dchten®, woran nicht der mindeste Zweifel moglich ist.
Im Gegenteil dazu sind die wegen ihrer Liebe Leidenden - Leiden-schaft - und
Verfolgten natiirlich gerade die wahren GroBen dieser Erde; ,,wer sich ernied-
rigt, der soll erh6ht werden®, ,,selig sind nur , die da leiden um Jesu willen und
hassen alles, was menschlich ist, denn andere konnen durch solche Worte ja gar
nicht getrdstet noch selig gemacht werden®, man kann ndmlich nicht Gott und
den Mammon lieben, aber unter seinesgleichen sollte niemand zum Streit aufru-
fen. Wie wurde nicht Jesus verleumdet, gegeif3elt, verfolgt, verlacht, verspottet
und selbst angespieen, — und wir sind doch um nichts ,,ehrwiirdiger als dieser.
,, Vor Gott sind alle Dinge gleich“. Nur Blinde — sehen nicht, worauf Religion
es absieht, und noch heute herrschen die abenteuerlichsten Anschauungen auf
diesem Gebiet. ,,Suche nicht Ehre bei den Menschen* heilt es in der Schrift,
aber ich mochte doch wohl den sehen, der auf solche Ehre wirklich pfeift. —
Der Mensch kann das Unglaubliche eben nicht fassen. Die Juden haben Manna
in der Wiiste gegessen, und Mose sagte ihnen wohl, da3 das etwas Besonderes
sei; trotz ihres Glaubens starben sie nachher doch alle; die Kirche glaubt, das
Wort Gottes verwalten zu konnen, und alle, die das glauben sterben auch. Denn
nicht, wer von anderen, sondern wer von Gott gelehrt wird, der hat das ewige
Leben; von ,,Unsterblichkeit* kann aber iiberhaupt keine Rede sein, das ist ein
durch und durch ungeistiger Aberglaube.

Alles Ehrenhafte dient nur dem einen Zweck, durch Suggestion andere ge-
fiigig zu machen und zu lenken, ohne daf} sie etwas merken. Das sind soz. die
,Medizinménner des weilen Mannes, die intelligente Form der alten Magie.
Anerkennung wird stets erzwungen, und bin ich nicht bereit, entpuppen sich die
anderen in all ihrer Gehéssigkeit. Muf ich aber meine Anerkennung indirekt
zwangsliufig vergeben, so kann sie ja niemals meiner Uberzeugung entspringen,
obwohl sie diese aber zum Ausdruck bringen soll, denn wehe mir, ich bringe

15



meine Ehrerbietung nicht vollkommen ernsthaft und iiberzeugend zum Ausdruck.
So kann es schon also mal gar nicht darauf ankommen, selbst von dieser Vereh-
rung durchdrungen und iiberzeugt zu sein sondern allein den anderen zu tiber-
zeugen und zu befriedigen, dh. dann also ihn zu tduschen. Auf den Eindruck des
anderen kommt es ganz allein an, so wie man auch sonst Ursachen bewegt rein
um ihrer Wirkungen wegen. Und ist es nicht doch eine allzu bekannte Weisheit,
wie die Narren unter den Menschen, speziell Frauen sich in ihrer Eitelkeit tdu-
schen und um den Bart streichen lassen? Daher muf3 die Ehre vernichtet wer-
den!

Verehrung der Menschen, Bewertung der Dinge beruht demnach auf Téu-
schung und Unfreiheit. Was frither die Menschen drauflen hatten als Aberglau-
ben und Feudalismus, dasselbe ist heute in hohere Formen zuriickgedrangt wor-
den (Erhohung der Schlange) als innere Illusion und geistige Sklaverei; stets —
liegt es just dort, wo es von dem Stand der jeweilig durchschnittlichen Intelligenz
unbemerkt wirksam werden kann. Man lichelt wohl gerne iiber die alten Zeiten
und bemerkt gar nicht, wie es die alten Zeiten selber sind, die jetzt, nur von héhe-
rer Warte, hochstselbst auf sich zuriicksehen, durch den Menschen. Dahin muf}
ihnen die Religion folgen. Wir sehen dann, dafl Ehrenhaftigkeit gewissenlos
macht, weil sie unbegriindet mehr beansprucht zu leisten als die Liebe, aber nur
die Tauschung ermdglicht; und es muf3 schon ein wahrer Heiliger sein, der um
der Wahrheit wegen auf ein solches Instrument freiwillig verzichten mochte.
Denn Liebe will nie mehr sein als das, was sie wirklich ist.

Da kdnnen einem Menschen mit den allerbiedersten Gesichtern iiberhaupt,
mit dem lautersten Lebenswandel sogar und auch noch mit den beriichtigten
grauen Schlédfen begegnen; zeigt sich, daB3 sie fiir irgendetwas Bewertung oder
Verehrung iibrig haben, dann steht das Urteil iiber sie mit mathematischer Ge-
wiBheit fest: Gewissenlosigkeit, ,,Erbsiinde”, Heuchelei, und sei es gegen den
eigenen Willen! Wer verehrt, der tut es just darum, weil er des Willens ist, auf
Liebe zu verzichten, uzw. generell, - denn sonst wiirde er weder lieben noch
verehren, - und darum in der Verehrung ebenso generell nach einem Ersatz,
einer Umschreibung des Verlorenen, Aufgegebenen, Verlassenen sucht; wiirden
Steine sprechen konnen, mii3ten sie eine Ethik genau nach diesem Muster ent-
werfen, und der Mensch hat sie auch wirklich von den Steinen. Wenn es in der
Bibel heif3t, der Menschen Herz sei aus Stein, oder Gott werde aus solchen Stei-
nen dereinst Menschen zu erwecken verstehen (Auferstehung der Toten im Flei-
sche aus ihren Gribern), so haben sich die Propheten aber auch etwas ganz Be-
stimmtes, Konkretes dabei gedacht, indem sie das gesagt haben. Und nur, wer

16



auf solche Umschreibungen konsequent verzichtet, was ihm niemand ernsthaft
veriibeln kann, der vermag wirklich zu ,lieben”. Ohne Anerkennung géibe es so
wenig die sog. Zivilisation, wie es ohne Liebe auch geradeso wenig das Reich
Gottes geben konnte. Die einzig zuldssige, offene Form der Anerkennung ist die
rein sachliche Zustimmung, ohne innere seelische Beteiligung; Anerkennung
aber ist eine glatte Umkehrung und eiskalte Verh6hnung der Liebe; es gibt nicht
Liebe und Verehrung, sondern nur Liebe oder Verehrung. Sofern ich ein Objekt
seiner individuellen Bestimmung nach iibersehe, kann ich es nur noch verehren;
sofern ich es hierin gelten lasse, ist das nur moglich durch Liebe und durch nichts
Anderes. Die Liebe hat eine ganz bestimmte Funktion, genau wie die Lunge
ihre Funktion hat und das Herz die seine.

Verehrung genieft einer nie anders als aufgrund seines Aussehens, seines
Auftretens, seiner Leistungen, seines Leumundes. Aber selig macht allein der
,,Glaube* und nicht das Werk, dh. Seele oder Gesinnung ist alles, Werk oder
Welt ist gar nichts.

Es heif3t auch gar nicht, wir sollten vollkommen werden, sondern es heift
,.seid vollkommen, gleich wie euer Gott im Himmel vollkommen ist®; Jesus
umschrieb sogar diesen Gott mit den Worten, ,,ich bete zu dem, wovon die Men-
schen sagen, es sei ihr Gott®.

Der heilige Geist macht vollkommen, qualitativ, in einem Augenblick der
Einsicht; die Liebe achtet nicht solcher AuBerlichkeiten, wie sie der Verehrung
immer noch hinzukommen miissen. Zeit und Raum gibt es ,,droben* nicht; dort
gibt es nur einen Gott und nur die pltzliche Gesamtverwandlung. Das ist die

Wahrheit des Evangeliums; alles andere sind Erfindungen, Verleumdungen,
Félschungen und Andichtungen. Der freie Typ, und wer mag das bezweifeln,
wird fiir jeden Versuch seiner Anerkennung oder Verwerfung doch wohl nie
mehr iibrig haben als ein Lacheln. Sadmtliche noch so sorgfiltig ausgewahlten
Argumente der verschiedensten Art lassen sich sdmtlich ohne Schwierigkeit
zunichte machen (,,wehe mir, was ist aus Babylon, der einstens so angesehenen
Stadt geworden?).

Ein unschitzbarer Vorteil ist es fiir uns, da3 die Tiere seelisch und korper-
lich genauso organisiert sind wie die Menschen. Daran kdnnen wir doch wohl
erkennen, was uns im Zusammenhang mit der Natur von ihnen unterscheidet:
die Personlichkeit. Denn Uberlegung und Gedichtnis sowie Wille und Gefiihl
kommt den Tieren ganz gewi3 auch zu, aber es findet alles das noch nicht seine

17



Zentralisierung wie beim Menschen in dessen Ich. Alle die genannten Dinge
sind uns doch als Teile des Ichs bekannt; beim Tier stellen sie mehr Teile dar
ihres Leibes. Nun muB} aber erst einmal geklart werden, wer oder was und wo
das ,,Ich* ist, denn zunéchst ist das Wort ,,ich“ nur ein hinweisendes Fiirwort wie
,dieses“ und ,jenes*; das SelbstbewuBtsein enthilt seinen Gegenstand nun eben-
sowenig wie das BewuBltsein. Die Lage des durch ,,ich“ Bezeichneten ist aber
auch noch unbestimmt, indem das von den Sinnen unmittelbar freie Bewul3tsein
ja die ganze Welt unterschiedslos in gleicher Weise zu seinem Inhalt hat, so da3
das Ich, dh. das mit ,,ich“ Bezeichnete, ebensogut auler dem Leib wie im Leib
lokalisiert sein kann, an den das BewuBtsein lediglich zunéchst gebunden er-
scheint. Die Inhalte des BewuBtseins treiben sich iiberall in der Welt herum;
ebenso mag auch das SelbstbewuBtsein sich auf aufler ihm Gelegenes beziehen,
dh. auBer seinem Leibe Gelegenes, an den es gebunden ist.

Es ist nun interessant, daB} ja beziiglich der Welt im ganzen zwei grundle-
gende Auffassungen moglich sind, eigentlich drei, denn die Tiere erfassen immer
nur das Einmalige einer Wahrnehmung, der Mensch setzt Wahrnehmung zu
Wahrnehmung in Beziehung, bringt Gegeniiberstellungen zustande, und der
Ubermensch dringt in den Selbstbezug ein, in die Riickbeziehung. Daraus ergibt
sich fiir das menschliche BewuBtsein ein dualistisch orientierter Pluralismus, fiir
den hoheren Typ ein rthythmischer oder dialektischer Monismus. Die Auffas-
sung der Welt als Vielheit von Ganzen ist beileibe nicht ,,schlechthin gegeben®,
nichts Urspriingliches.

Was Dualismus ist, geht ja aus dem Voraufgegangenen hervor; die Ge-
genstdnde und Wesen werden nur in ihrer sog. ,,Gegenseitigkeit* betrachtet, die
der Mensch fiir so wesentlich hélt. Der Mensch hat darum auch gar kein Ich
sondern vielmehr ein Ego; dieses Ego ist ohne die Welt gar nicht denkbar, es
tritt vielmehr nur immer mit ihr zusammen im BewuBtsein auf. Man spricht
dann von ,,Mensch und Welt“ in ihrer Gegenseitigkeitsbezichung aufeinander,
das sind aber zwei Hilften eines Ganzen. Zum menschlichen Ich gehdrt immer
auch ein Du.

Durch den Dualismus erscheinen die Einzelheiten der Welt als auseinan-
derliegend, sagen wir; hier steht ein Baum und dort steht ein Baum; eine andere
Denkweise ist nicht nur unbekannt, sondern wird sogar auch fiir ganz unméglich
gehalten; jedes soll eine Ganzheit schlechthin bedeuten, so auch der Mensch. In
Wahrheit ist es so, daB3 hier in Berlin nicht einmal die Fliege an der Gardine
hochklettern kann, ohne da in New York auf irgendeinem Hof ein Hund bellt,

18



dh. ohne daB} die ganze Erde mit all ihren Einzelheiten da ist. Man denkt viel zu
sachlich, zu allgemein, zu abstrakt, zu unpersonlich. Weil es darum keine selb-
stindigen Ganze in der Welt gibt, erfindet man noch eine Reihe Zusatzbestim-
mungen wie die Gesetze, die aber nur im menschlichen Kopf und sonst nirgend-
wo in der Welt vorkommen, Werte und Gesetze also. Durch den Selbstbezug
erscheinen alle Dinge als ineinanderliegend, als Hohlkugel, als Organismus;

man kommt so sehr bald darauf, da3 es nur eine einzige Ganzheit {iberhaupt gibt.
Der letzte Gegensatz fiir den Dualismus ist vielleicht Mensch und Welt oder
Welt und Raum oder Welt und Gott oder Zeit und Raum; aber fiir den Monismus
gibt es nur Welt oder Gott, Mensch oder Gott. Man wird zunichst zugeben
miissen, dall das wenigstens denkbar ist. Als Vielheit erscheint die Welt nur
einer Denkrichtung: der Extraversion; dann kann es einen Gott, eine letzte
Einheit nicht geben.

Der Dualist glaubt, er konne sich ein objektives Bild von der Welt auBer
sich machen. Das ist ganz unmdglich aus dem einfachen Grunde, weil dieses
Bild, so objektiv es auch immer sein mag, eben hingerichtet ist auf etwas auf3er
ihm. Diese AuBerlichkeit ist dann zugleich die Form, in der einem die Welt an
sich erscheint; diese Form ist aber nicht ihre wahre Form, denn alles AuBerliche
ist sekundér. Dieser Fehler mag sich im ,,praktischen®, auf Broterwerb ausge-
richteten Alltag nirgends auswirken, im iibrigen aber ergibt sich daraus nichts
Geringeres, als dal man von allem Realismus glaubt, er liege aufler und nur
auBler dem Menschen, dh. das Menschliche selbst sei etwas durch und durch
Unwirkliches, ja Lacherliches, ein vertrdumter Luxus gegeniiber der stets dufe-

ren, ,harten” und zwingenden ,, Wirklichkeit”, eine sentimentale Anwandlung in
MubBestunden bzw. der oberen Zehntausend. Ein solcher moderner Aberglaube
beraubt den Menschen selbstverstidndlich aller Innerlichkeit, allen Selbstvertrau-
ens, aller personlichen Initiative; er kommt sich dann vollkommen fehl am Plat-
ze und Uberfliissig vor, einsam. Der Mensch betrachtet sich nicht als zur Welt
zugehorig, bildet darum eine kldgliche Opposition zu ihr, dh. sucht im Prinzip
alles zu vergewaltigen und zu iiberlisten, selbst noch in der Liebe — eine Grund-
haltung, zu der nie ein wirklich objektiver Grund vorgelegen hat, die vielmehr
die eigene Perversitét offenbart, die auf den Hang zur Selbsttduschung - Vogel
StrauB-Politik - zuriickgeht und darum nur in der Geistigkeit des reinen Den-
kens entlarvt werden kann, niemals drauflen in dem, was der Mensch sagt oder
tut.

Insofern vielmehr der Selbstbezug dem Fremdbezug, der Gegenseitigkeit
vorgeordnet ist, kann man auch sagen, die allein wahre Form der Auffassung des

19



objektiven Realismus’ ist die Subjektivitit. Im ,,Subjekt* sind die Gegensétze
vereinigt, denn das Subjekt ist sich selbst Subjekt und Objekt, aber die Objekte
sind nur Objekte, fiirs Subjekt. Die ,,Welt“ mufl daher unbedingt aufgefaf3t
werden als Person, dh. als Gott und nicht als Sache, dh. als Welt. Darum schlie-
en Gott und Welt einander aus wie Tag und Nacht; weil das nicht durchschaut
wird, kommt es nie zu einer wirklich gesunden Religiositit. Man spricht ,,Gott“!
,,Gott“! aber man weil} nicht, was man wirklich sagt, ja man ruft in Wahrheit,
nur unter falschem Namen den Teufel damit an! Die ,,Person® ist das eigentlich
Sachliche, und das ,,Sachliche® etwas ausgesprochen Personliches.

So ist es ndmlich einmal mdglich zu sagen, ja der Mensch wird sich der
Ewigkeit und Unendlichkeit bewuB3t, — oder die Ewigkeit wird sich im Men-
schen ihrer selbst bewuft. Das sind die zwei ganz gro3en Mdglichkeiten! Da
nun alles aus dem Ewigen heraus entstanden ist, Welten und BewuBtseine, so
empfiehlt es sich doch fiir die Vernunft, vom Kdorper und Geist des Ewigen zu
sprechen, nur die Verlockung ist natiirlich riesengroB3, diese ganz eindeutige
Tatsache zu iibersehen, zumal aus ,praktischen* Griinden. Auch hier hat sich
der Mensch auf die eine Seite zweier Gegensitze geschlagen und daher ihre
wahre Natur tibersehen. Das menschliche Ich ist daher der eine Weltenurgrund,
Atman und Brahman sind eins — sagt der Inder, Vater und Sohn sind eins —
sagt der Jude.

Die Naturwissenschaft hat ganz recht, da3 der Mensch sterblich ist! Aber
in dieser Richtung finden wir auch die Erlésung nicht, durch nichts Objektives;
sondern Gott ist Geist, und Geist ist Selbstbezug. Zur duferlichen Bereicherung
oder Erweiterung gehdrt die innere Bereicherung durch Vertiefung. Zur Erwei-
terung des BewuBtseins gehort eine ebensolche Vertiefung des Seins, des eigenen
Seins, bis zuriick in den letzten Urgrund.

Das Gottesich in ,,uns® allen ,,bedarf* natiirlich nichts; es schafft in Frei-
heit, erhélt in Freiheit, genieft in Freiheit und wiederholt in Freiheit beliebig oft,
weil alles immerwieder so unbeschreiblich schon (gut) ist; von Werten kann und
darf da nie die Rede sein. Einen Kampf auf Leben und Tod zB. fiihrt dieses
Gottesich niemals aus Furcht vor dem Tod sondern hochstens aus Furcht vor rein
sinnlichem Schmerz, ansonsten aber aus Freude an der Lebensbejahung bis zum
letzten Atemzug. Das ndmlich ist iiberhaupt keine Kunst, vor Gliick zu strahlen,
wenn die Verhiltnisse in der Welt stimmen, — aber eine Kunst ist es ganz ge-
wiB, jederzeit von dem Zugriff dieser Verhiltnisse (des Mammon) frei zu sein,
was Freude und was Schmerz betrifft, was Suggestion und Zwang anlangt, und

20



der freie Herr {iber seine personliche Einstellung allen Verhiltnissen gegeniiber
zu bleiben. Man kann das Leben als eine Arena des Ublen auffassen oder als
eine Pflanzstitte des Guten. Goethe hatte in seiner Sterbestunde noch einen
tiichtigen Braten vertilgt sowie Fenster und Tiiren 6ffnen lassen. Gut und Bdse
diirfen in keine gleichseitige Wechselbeziehung zueinander gebracht werden, da
sie nicht gleich méchtig sind sondern das Bose vom Guten abhingt und zu ihm
eine Opposition bildet, wihrend das Gute unbekiimmert im Selbstbezug verharrt.
Das Gute darf nicht ernst genommen werden, weil ihm niemals — Gefahr droht,
als dem Angel der Welt, und das Bose darf auch nicht ernst genommen werden,
weil es hinkt, eindugig ist, voller Gebrechen und soz. nichts als eine grof3e
Dummbheit oder Unklugheit, eine Taktlosigkeit ausmacht, die einem wohl die
Freude verderben, aber nichts Ernsthaftes anrichten kann. Ohne diese bleibt
Freiheit eine bloBe Schimire und gedankenlose Schwirmerei. Wie man sieht,
ist diese Gesinnung schon nicht mehr menschlich sondern bereits ibermensch-
lich. Man darf es nie zu einer Gegenseitigkeit von Gut und Bose kommen las-
sen. Und: das Himmelreich kommt nicht mit d&ueren Gebdrden — darf nie
vergessen werden!

Rein ,,praktisch gesehen, was ,,Fressen und Saufen‘ anlangt, steht natiir-
lich die relative Weltauffassung im Vordergrund; aber was besagt denn das
schon, wenn eben dieses ,,praktische* Verhalten nicht selbst wieder im Vorder-
grund steht? Wie gesagt: Vordergrund. Denn nur die absolute Weltan-
schauung baut auf festem Grund. Hatte Mose die Vielgdtterei abgeschafft, was
bleibt uns heute in seinem Sinne zu tun librig? Damals brauchte man die Gotter
fiir Ackerbau und Viehzucht; fiir Radio und Fernsehen braucht man nur einen
dicken Geldbeutel. Es gilt daher die Vielwertigkeit abzuschaffen! Es hat kei-
nen Zweck, einzelne Werte fiir sich zu bekdmpfen, wie es auch keinen Wert hat,
einzelne, besonders hervorragende Gottheiten zu bekdmpfen, solange eben die
Werte {iberhaupt bestehen bleiben. Man muf sich das nur einmal in aller Ruhe
genau liberlegen.

Die Wahrheit wird uns freimachen, die Wahrheit — und nicht das Wissen,
denn wir sollen nicht hinzugewinnen sondern verwandeln. Und die Wahrheit
liegt in der Dreidimensionalitéit des Urlogos’. Das Auge im Kopfe hat fiir mich
genau denselben Wert wie der Dreck am Schuhabsatz; man soll nicht allein sich
selbst nicht iiberbewerten, - wer sich erniedrigt, der steht in Wahrheit hoch®,
aber nicht ,,hoch® im Sinne der Menschen aufgrund von Ansehen und Verdienst,
- sondern auch die anderen Dinge um seiner selbst wegen nicht erhohen; ich
behandle das Auge auch gar nicht ,,bevorzugt* sondern eben nur ausschlieBlich,

21



dh. nicht aufgrund irgendeiner vergleichsweisen Uberlegenheit gegen anderes,
sondern einfach weil ich Gefallen habe an ihm, so wie es durch sich selbst ist.
Selbstbezug ist der Kern aller Unschuld! Mein Geschift baue ich nicht aufgrund
des Wettbewerbs auf, mdgen mich die anderen getrost bekdmpfen, sondern ein-
zig um des Kapitalgewinnes wegen. Einen wirklichen Gegner suche ich aber
niemals in fairer Weise zu bekdmpfen sondern mit jedem Mittel zu vernichten, so
wie man irgendeine andere Arbeit auf rein sachlichem Wege erledigt, zumal die
schmutzigen unter den Arbeiten; ,,Fairness* bedeutet immer, dafl ich am Kampf
selber Freude habe, und das ist ja wohl der Gipfel menschlicher Perversitét;
woher sonst kommt das beriichtigte menschlich Bestialische? Inwiefern mich
aber einer mit der Zunge beleidigt, das interessiert nicht einmal meinen Hosen-
knopf; gegen Lob und Tadel ist der Freie indifferent; was mich interessiert ist
nur, inwiefern ich geschidigt oder beldstigt werde, mir also jemand auf die Ner-
ven geht. Meine Leistungen sollen vor allem mich erfreuen und nicht andere
deprimieren. Gegenseitigkeit und Vergleich sind jener verbotene Baum im
Paradies, wovon man nicht kosten soll, und den die Pfaffen von heute stindig im
Munde fiihren, ohne sein Wesen wirklich zu kennen. Sachlichkeit oder besser
gesagt Selbstbezug ist jener Baum, der uns das ewige Leben beschert. Von
,,Baumen* des Paradieses spricht man aufgrund kabbalistischer Eigentiimlichkei-
ten der Systeme Gegenseitigkeit und Selbstbezug; das geht auf die Form der
Steine Urim und Thumim zuriick, wie sie von den alten Propheten gebraucht
wurden, was natiirlich heute niemandem mehr bekannt ist, denn selbst die sog.
,Esoteriker sind ja vollig ahnungslos in diesen Dingen, was man mit gutem
Gewissen behaupten kann.

Auf diesen Geist sollen tatsdchlich Worte aufmerksam machen wie ,,ich
bin eher denn Abraham®, ,,lal doch die Toten ihre Toten begraben, ,,sehe nicht
zurilick, wenn dir die Einsicht kommt, sondern folge ohne Vergleich sofort dem
Neuen®, ,,sorge nicht um den morgigen Tag, es geniigt, daf} dieser seine Plage
hat“, ,,denn den Seinen gibts der Herr im Schlaf, den Seinen wird nie je ein Leid
(geistiges Leid) widerfahren, was sie erbitten, das wird ihnen alles gewéhrt, sie
erhalten alles umsonst, und ob sie gleich stiirben, so lebten sie in Wahrheit doch,
und ob sie gleich arm wiirden, so wiren sie doch reich, und ob sie gleich krank
wiren, so wiren sie dennoch gesund, denn es ist eine wahre Gottesldsterung,
seinen seelischen Zustand dem des Korpers gleichzusetzen, vielmehr bedeutet
dem Freien sein Seelisches, was dem Menschen der Leib, die Welt, die Erde, der
Himmel und alle sonstigen Schitze bedeuten: ,,siehe dies ist mein ,,Leib* und

22



dies ist mein ,,Blut®, das fiir euch gebrochen und vergossen wurde durch den
lebendigen Gott®.

Solche Worte sind vielfach Trost fiir rechte Hohlkdpfe gewesen, soz. blin-
der Trost fiir manchen Einfaltspinsel; aber sollen doch die Menschen um ihre
Opfer im Existenzkampf, um ihre Besiegten, ihre Leidtragenden sich kiimmern,
— Religion fiihlt sich zu schade, um solcher wegen sich hinter Dummheiten
verschanzen oder an Absurditidten mitschuldig machen zu sollen, und dadurch
den Blicken wirklich Suchender verborgen zu bleiben. Es gibt nicht nur unan-
gebrachtes sondern auch viel zu viel schadlich wirkendes Mitleid in der Welt,
abgesehen vom Pseudomitleid jetzt, von der Ironie und manchem anderen. Das
typisch Menschliche bewahrt seine Eigenart auch bis in die tiefsten Notlagen
hinein, ohne durch sie geldutert und seiner Verstocktheit entrissen zu werden;
weil einigen Leidenden mal geholfen wurde, so glauben sie, daraus fortan einen
,2<Anspruch* auf Hilfe in allen kiinftigen Notlagen herleiten zu diirfen; Hilfeleis-
tungen werden seitdem — nicht nur erhofft, nein, sondern mit frecher Stirn gera-
dezu gefordert, und wehe, man hilft nicht! Das ist doch wohl das letzte; und so
kommt es, dal niemand mehr von Herzen dankt oder von Herzen spendet, dh.
aus Freiheit, aus voller Freiheit, sondern alles das ist nur noch formalistische,
robotermifBige Routine, reine Konvention, die Menschen — nichts anderes iiber-
haupt als denkende Steine, soz. der Stein der Verdummung und des Anstof3es.

Es ist in der Tat ein und dasselbe, andere auszubeuten oder zu verfiithren
und auszubeuten, bzw. den Asketen gleich auf dem Nagelbrett Platz zu nehmen
und mit der Perle des kdstlichen Lebens Schindluder zu treiben, sei es am eige-
nen Leibe oder mit den Leibern anderer. Wer anderen hilft um derentwegen, der
ist ein Narr, dann muB er sie auch fordern in anderen als den Notlagen; fiir ande-
re leben ist genau dasselbe als wider andere leben. Wer aber anderen hilft um
seinetwegen ist ein durchtriebener Egoist. Doch der Umstand, daB3 es so etwas
wie Mitgefiihl in uns — gibt, beweist, da} ,,wir” fiir uns tiberhaupt keine Ganz-
heit sind, und dal3 der Glaube an diese Ganzheit ein irrer Wahn ist. Der Beson-
nene handelt darum stets fiir beide, anders ist keine Harmonie moglich, und je
nachdem, welcher von diesen beiden das stérkere Mitgefiihl erregt, der wird in
einem Hirtefall der Bevorteiligte sein, andernfalls wére es Idiotie, wenn zB. der
Freund fiir den Freund in den Tod gehen wollte: wo zwei oder drei im Namen
des Verkiinders dieser Religion beisammen stehen, dort ist Gott mitten unter
ihnen; an ihrer Liebe — wird man sie erkennen, daf} es sich um wahrhaft Erloste
handelt. Der Menschen Mitgefiihl ist Gottes Selbstgefiihl; ,,was ihr einem die-
ser Geringsten tut, das tut ihr mir, und was ihr mir tut, das ist das Eure; aber

23



nicht ihr seid es, die das tun, sondern alles Gute ist von Gott, und niemand ist gut
auBler allein Gott, denn der Mensch vermag nichts von sich aus, und wo dieser
Irrglaube aufkommt, dort entsteht mit ihm das, was schon prinzipiell darum nicht
gut sein kann, also bdse ist“. Mitgefiihl in sich kann niemand erleben, fiir den
die Welt in auseinanderliegenden Ganzheiten besteht, dh. fiir den es iiberhaupt
noch eine ,,Welt“ gibt, der also noch nicht in den Himmel entriickt ist, an die
Rechte Gottes, denn die Rechte ist soz. das dritte Moment der Person Gottes,
geistig gesehen.

Die Menschen stellen sich ihren Gott in etwa so vor. Gott hat die Welt
geschaffen und in ihr auch noch den Menschen; aber dann versagt diese Uberle-
gung auch bereits restlos, und was nun folgt, ist der reine Unsinn, denn die Uber-
legung kann dabei sich selbst nicht anders als iibersehen, mangels Selbstbezug.
Das BewuBtsein hat Gott ndmlich nicht geschaffen; vielmehr wird Gott im sel-
ben Sinne bewult vorgestellt wie der Mensch, nur andererseits korperlos. Man
kann sich Gott die Welt nicht anders schaffend vorstellen als nach menschlicher
Analogie; in dieser Analogie verschwindet der Korper, die zweckbestimmite,
absichtsvolle Planung bleibt bestehen. Es wird iibersehen, daf3 ein blindes
Schaffen der Welt auf nichts Bestehendes Riicksicht zu nehmen braucht und sich
daher nie anders als in voller Harmonie, dh. aber ,,gut” entfalten kann; es heif}t ja
aus tiefem Grunde, daB stets er erst danach erkannte, wie alles zum Guten gedie-
hen war; Sinnesorgane im Anfang sind eine platte Absurditdt; das Seelische
kommt erst nach dem Stofflichen.

Eher aber lernen die Affen sprechen, als dal Menschen die Wahrheit
erkennen lernen. Denn, war sich Gott seiner Taten schon dazumal bewulf3t,
wozu hatte er ein Interesse am Menschen, die es damals noch gar nicht gab?
War er vielleicht auf ihre Anwesenheit angewiesen, von ihnen abhéngig? Oder
schuf er sie aus der Unertrédglichkeit seiner Langeweile heraus, wie man
Schachfiguren schnitzt? Dh. war Gott unvollkommen und bedurfte er der
Menschen? Vielleicht schuf er sie darum nicht anders als unvollkommen, wie er
es selber auch schon war? Oder sind uns keine Gedanken iiber Gott erlaubt?
Dann mochte ich aber doch gleich den Gottesgedanken selbst auch aus meinem
BewuBtsein verbannen. Man miifite das Unterbewultsein der Menschen nicht
kennen, um sich hier aufs Kreuz legen zu lassen. Liigen sie schon so dick in der
Welt, wieviel mehr werden sie nicht zu liigen suchen in Bezug auf den Himmel?
Vielmehr, Menschen, das gibt es gar nicht, aber Gott, das gibt es wohl. Es wére
auch allzu absurd, erst Menschen zu schaffen und hernach von ihnen zu
verlangen, sie sollten wieder verschwinden, sich aufgeben. Zum ewigen Leben

24



Gottes gehort es eben, die Welt als seinen Leib zu schaffen und diesen zur
Grundlage fiir seine Beseeltheit und Vergeistigung zu nehmen, fiir seine

,, Verkldrung®, als seinen Geist. Raum und Welt sind das ewige Tag und Nacht
des Lebens Gottes, wie man es sich imgrunde genommen immer erwiinscht und
ertriumt hatte. Das Wesen Gottes aber ist ohne Siinde und unverletzlich.
AuBler dem Menschen ist alles ,,gut”, was in der Welt geschaffen wurde.

Wenn man das alles bedenkt, so wird einem auch klar, warum gerade drei
historische Religionsformen unterschieden werden, und welche Aufgabe jeder
von ihnen zukommt. Wenn das von den Juden und Christen, wie sie sich nen-
nen, beriicksichtigt wiirde, und diese nicht immerfort in einer ganz abstrusen Art
und Weise ,,Herr! Herr!“ rufen wollten, wie die Schafe in der Koppel bloken und
die Frosche im Teich quaken, sondern sich etwas dabei ddchten, eigene Gedan-
ken entwickelten und nicht die von anderen vorgekauten schluckten, dann moch-
te die Absurditét eines ,,Gegensatzes* zwischen Juden und Christen, sowie die
Absurditdt des Islam’ langst vergessen und begraben sein. Denn die christliche
Zeit ist nicht die Zeit der Erlosung sondern des Abfallens, des Trostes und der
Vorbereitung, etwas durch und durch Unseliges und Bedauerliches. Sie begann
mit der Philosophie der griechischen Epoche, Mose lebte in einem mythologi-
schen Zeitalter, und heute, wo es mit der Philosophie endlich vorbei ist und das
exakte Forschen beginnt, ist auch die Aktualitdt des Christentums gottseidank fiir
immer erloschen. Dennoch — wird kein ,,neuer” Gott die Ziigel ergreifen son-
dern ,,noch immer* der alte Gott, und er wird es tun, wie hier zu zeigen versucht
worden ist. Wer in den duleren Zeichen der Zeit zu lesen versteht, der weil3,
was es bedeutet, wenn heute das israelische Reich wiederum aufgebaut wird,
durch die Hilfe der Christen. Das Leben des freien Menschen hort nicht etwa
auf, aber es hat auch keinerlei Ahnlichkeit mehr mit seinem fritheren und dem
vom Standpunkt des fritheren aus Vorstellbaren. Harmagedon ist eine Stitte in
unserem Herzen, an der dieser Kampf zum Sieg iiber die Méchte der Welt, des
Stoffes und Lichtes entschieden wird, iiber die Tduschungen der Kirche und {iber
die Opposition des Staates, um einen neuen Himmel und eine neue Erde zu zeu-
gen.

Nichts in der Welt hat eine Bedeutung, sei es im Himmel oder auf Erden;
es ist vielmehr alles vollig eitel, sowohl das Dasein, als auch was Seligkeit an-
langt, om. Dinge, Gegenstiande, Kreaturen gibt es viele, aber Willen gibt es nur
einen einzigen, den Willen Gottes; und diesem kann naturgeméal keine ,,Bedeu-

25



tung* zugesprochen werden, denn von wem und fiir wen sollte das wohl gesche-
hen?

Indem der Mensch sein Innenleben mittels einer an der steinernen Natur
ausgebildeten Denkart zu verstehen sucht, bleibt ihm eine ganze Welt verborgen;
Religion will diese Welt erlosen, vielleicht sogar heute schon.

Man hielt es darum bisher immer ganz allgemein fiir moglich, auch in den
sog. esoterischen Kreisen, und sogar fiir gut, sei es Askese, sei es Selbstlosigkeit

zu pflegen. In beiden Fallen sorgen wir nicht fiir uns, indem wir fiir andere
sorgen. Selbstlosigkeit ist daher genau ebendasselbe wie Egoismus, nur in einer
anderen Richtung; wir machen andere, nicht uns zu Egoisten; das Ego liegt nur
einmal drauf3en statt drinnen, seine Bejahung bleibt jedesmal dieselbe im Prinzip.
Wer fiir andere arbeitet, der arbeitet wider sich selbst. Das ist typisch fiir den
Dualismus, etwas zu verschieben anstatt es effektiv zu behandeln. Dariiber kann
man nur lachen.

Dasselbe liegt aber auch im Wesen der Bedeutung, der Verehrung; beide

sind ja nur fiir anderes da, ohne sich selbst hierbei mitzuberiicksichtigen, wie
man es als ein im Wesen der Objekte begriindetes Anliegen fiir uns voraussetzen
sollte. Ein solches Verhalten ist vollig abstrakt, weil mechanischen Gesetzen
folgend; was sich ganz von selbst dabei verbietet, sind Prinzipien wie Mitgefiihl
und Liebe; diese beiden setzen eine personliche Beteiligung voraus und schlie-
en daher Dinge wie Selbstlosigkeit oder Askese ganz und gar von sich aus.
Alles menschlich Moralische ist darum nur ein negativ Unmoralisches, alles
Religiose demgemal nur ein Pseudoreligioses; das steht schon von vornherein
fest.

Bereits die Selbstlosigkeit liegt dem Menschen aber schon etwas ferne,
obwohl sie nicht mehr so rein egoistisch anmutet; er erzieht sich freilich zu
Betrug und Gewissenlosigkeit; wieviel ferner wird ihm darum ein Verstandnis
liegen miissen fiir das, was wohl Mitgefiihl und Liebe sein mdgen sowie alles

das, was mit ihnen aufs engste zusammenhéngt, dh. fiir die schon rein padagogi-
sche Bedeutung des Unterschiedes solcher Begriffe wie Welt und Gott?

Insofern wir Religion anstreben, weil das in irgendeinem Sinne eine objek-
tive Bedeutung haben konnte, warten wir zunéchst ab, bis ,,die anderen zuerst*
anfangen; sind wir selber daran interessiert, nicht wahr, koénnen wir ja gar nicht
warten, sind uns die Eindriicke auf andere hochst gleichgiiltig. Man denkt sich
viel zu wenig dabei, wenn Jesus sich zu der Bemerkung bemiifigt fiihlte, das
Gericht kdme iiber die Menschen in der ,,ndchsten Zukunft” wie ein Dieb iiber

26



Nacht; denn wenn es erst soweit ist, dann erscheint die Vergangenheit eben wie
ein Augenblick, und wer das Heil der Religion fiir sich durchschaut, ist an ihrer
Verwirklichung auch gegen das vorherrschende Interesse beteiligt nicht anders
als ein Verbrecher an der Verwirklichung des Unheils: mit Gewalt und List;
,,macht euch Freunde beim Mammon; seid klug wie die Schlangen, aber rein wie
die Tauben; widerstrebt dem Bosen, das euch iiberlegen ist oder einmal iiberle-
gen werden kann; seid gewaltig wie die Lowen und friedfertig wie Schafe!*
Darum, tue den Willen Gottes und achte nie darauf, was andere sagen, sei es fiir
oder wider Gott; ,,nicht ich, sondern dein Glaube hat dir geholfen®. Es wiirde
etwas unvorstellbar Gewaltiges bedeuten, wenn es auch nur eine Handvoll von
zwanzig, dreilig Menschen gébe, die dieser Einsicht in vollem Umfange féhig
wiren. Was sich daraus ergibe, kann hier nicht einmal angedeutet werden.

Ob ich verehre oder nicht verehre, anerkenne oder nicht anerkenne, bewer-
te oder nicht bewerte ist in Wahrheit meine freie Tat. Wer oder was mich dazu
oder zu anderem, sei es direkt oder indirekt zwingt, sei es als Gebote, als Werte,
als Geister oder Menschen, mul3 des Teufels sein! Bewerten kann ich schon rein
technisch nur, was auer mir und selbst wieder auBBereinander liegt; diese Tech-
nik beruht auf einem naiven Dualismus, einem Denken, das wohl schon alles, nur
noch nicht sein eigenes Verfahren kritisierte (,,was siehst du doch den Splitter im
Auge deines Néchsten und wirst nicht mehr gewahr des Balkens in deinem eige-
nen®). Fiir die Selbstkritik erscheint die ganz Welt vielmehr als Innenleben, als
Innenleben einer einzigen, individuellen Wesenheit, als Gottes Innenleben, als
mein Innenleben, und erst unter dieser Voraussetzung koénnen sich Liebe und
Seligkeit in uns wieder neu beleben.

Der Wert ist eine wahre Hollenfahrt fiir die Menschheit; das indirekt Bose
an ihm kann niemand erkennen, weil dem Menschen die Dreispurigkeit der er-
hohten Schlange fremd ist; durch sie 148t sich der Abgrund des Unterbewulf3t-
seins zum Berge der Verklarung heraufheben, was das Ende aller Tduschungen
bedeutet. Als die Kirche im 9. Jahrhundert die Dreispurigkeit des Denkens unter
irgendwelchen Vorwénden direkt verbot (!), da wuBlte sie viel genauer, als selbst
die intelligentesten unter unseren Zeitgenossen fiir moglich halten wiirden, was
sie tat, um dem Satan bewulit — in die Hiande zu arbeiten und die kirchliche
Hollenfahrt der Menschheit durch das finstere, blutige Mittelalter vorzubereiten.
Das ist eine ganz effektive und unbestreitbare Tatsache. Kirche und Staat arbei-
teten bekanntlich ganz bewuflt zusammen, wenn auch auf Konkurrenzbasis; nur
die Kirche war der bei weitem schlimmere von beiden, wie denn das Weibliche
sich immer als das Ublere erweist, wo es einmal im negativen Sinne seine Hem-

27



mungen abschiittelt. Alles Perverse in der Welt wird der Dreispurigkeit des
Denkens, wie vom Blitz getroffen klar; ein echtes Damaskuserlebnis!

Das menschliche Leben verlduft in zwei gro3en Richtungen nach auflen
und innen durch das, was man drauflen tut und dadurch, welchen Standpunkt
man dem AuBeren gegeniiber drinnen einnimmt. So etwa erleiden Kinder bei
ihren Spielen oft unvermerkt die grofSten Entbehrungen wie Krankheit, Kilte,
Hunger oder Anstrengung mit dem seligsten Lacheln; das beruht nun nicht etwa
auf Dummbeit oder Erziehung, denn die Intelligenz der Kinder ist nicht geringer
als die der Erwachsenen, nur eben im unentfalteten Zustand; jene hingegen, die
ihre Erziehung leiten, werden schon rasend, wenn nur eine Fliege im Zimmer
surrt, die Tiir knarrt, ein Windzug weht, oder sei es, daB sie einen einzigen klei-
nen Handgriff zweimal ausfiihren sollen. Die Kinder beweisen dadurch ihre
innere Freiheit und Uberlegenheit gegeniiber der duBeren Welt, die hier aller-
dings zwangsldufig eintritt und nicht aufgrund einer bewuflten Absicht.

Die Dreispurigkeit des Lebens verlangt nach einer selbstkritischen Riick-
kehr zu dem unschuldigen Zustand der personlichen Kindheit, zum inneren
Selbst, zum Ursprung der Natur, der Welt, und historisch gesehen zum alten
Judentum. Das waren alles gedankenlose Meinungen, die von einer Zukunft des
Christentums sprachen, denn alle Hoffnung geht darauf hinaus, daf3 dieses
schwere Kreuz endlich von uns genommen werde (die Erwiirgten unter dem
Altar). Einem Christen darf es wohl zustehen, solche Worte zu sprechen.

Schon heute hat sich das Christentum iiberlebt nicht anders als dazumal das
Judentum oder andererseits der sog. ,,Adel* der gegenwirtigen Aristokratie.

Der Mensch hat vielmehr in jedem Moment seines Lebens eine gewisse
Erfahrung, ein bestimmtes Kénnen; da soll, was Religion anlangt, nichts hinzu-
gewonnen werden; der okkulte Magier soll sich zehn Meter in die Luft erheben,
der spirituelle Mystiker soll mit Odin, Gabriel, Zeus oder Krishna ruhig die Son-
ne oder den Jupiter besuchen; wir bestreiten nicht einmal solche Moglichkeiten,
aber diese imposanten Dinge wird und kann ein ernsthafter Mensch nur ableh-
nen, weil sie dualistisch sind; Vollkommenheit in dem, was man nackter Weise
selber jetzt ist und in dieser gegenwirtigen Situation bringt allein die Erlosung.
,,Wenn dich dein Auge zwickt, so reille es aus; besser, du gehst im kleinen ge-
sund als im groBen verdorben durch das Leben®. Nach diesem Grundsatz lassen
sich die verwegensten Programme spielend bewéltigen. ,,Nichttun“ und
,,Wunschlosigkeit”, so deutet die stliche Weisheit an, fiihren zur Freiheit.
Vollig klar in dem, wie alles gemeint, sieht, wer das beherzigt. Besser ein Bett-

28



ler mit Herz und Anstand, als ein charakterloser Geschéftsmann oder Minister in
dem vollen Glanz seiner luziferischen Karriere. Leider wird das immerwieder
géinzlich miflverstanden, so ndmlich, als ob ein Charakter mit Wohlstand ,,mehr*
sein konne denn ein Charakter ohne ihn, oder auch dal die Flucht vor der Be-
wihrung etwas ,,Gutes® sei.

Schon die Gnosis stellte den Menschen iiber alle Geister Gottes, weil diese
keine Kenntnis Gottes besitzen; der Mensch besitzt sie, ohne durch das Geister-

reich geschritten zu sein; Buddhas ganzer Stolz war die Uberwindung von
Himmel und Erde, denn gute Werke — erzeugen gutes Karma, und iible Werke
erzeugen iibles Karma; die Inder schwéirmen in Millionen zu jener Stitte, wo
Buddha diese unerhorte Weisheit begreifen — lernte, nun aber, ohne sie begrei-
fen zu konnen; in der Natur mag das Recht des Stirkeren gelten und im sog.
Geist das des Schwicheren (AnmalBung und Devotion sind beide des Freien
unwiirdig), aber im heiligen Geist des Nirwana’, bei Gott ,,gelten* keinerlei
,Rechte®; es gibt schwarze und weifle Magie, und es gibt gute und bdse Geister,
des Guten aber gibt es nur ein einziges; und es gibt sogar Himmel und Geist
sowie Erde und Materie, der Wirklichkeit aber gibt es nur eine einzige, was der
Dualist in seiner Gedankenlosigkeit iibersieht. — Das Schreckgespenst des auf
Ahnungen und Traditionen beruhenden Spiritualismus’, vertreten durch Theoso-
phie und Anthroposophie, wirkt eine ganz unverantwortliche, ungeheure Belas-
tung des menschlichen Gewissens, indem seine Seligkeit, ganz im Gegensatz zu
der jiidisch-christlichen Bewegung abhingig gemacht wird von einer Fiille und
endlosen Biirde aller nur erdenklichen Bestimmungen, Erkenntnisse, Ubungen
und Referenzen uniibersehbarer Art; es werden Zugestindnisse erwartet fiir
Dinge, die man ehrlich nicht als Wahrheiten einsehen kann und darf, ihrer eige-
nen Natur nach, und man soll ein Leben aufbauen groB, stark und unerschiitter-
lich auf solch diirren und unsicher schwankenden Strohhalmen. Selbst, wenn es
Geister wirklich gidbe, wéren wir von ihnen nicht abhéngig und Gott wohnte
immerdar in unseren Herzen als das einzig Liebenswerte und als das einzig Kost-
liche, das in seiner unendlichen Anmut jedem Versuch einer Beschreibung spot-
tet. Weder innere Beseligung noch auch Liebe sind Friichte, durch die der heu-
tige Spiritualist bekannt geworden wére; sondern eine auf bloen Suggestionen
beruhende Zwangsjacke materialistischer Gestalt bedriickt das Gemiit bis zur
volligen Verstiimmelung und Verkiimmerung, ohne tatsiachlich positiv in das
gegenwirtige praktische Leben einzuflieBen. ,,An den Friichten werdet ihr sie
erkennen®, und das tun wir hiermit auch; nicht, als ob Friichte dasein ,,miif3ten®,
nein, aber die vorhandenen Friichte taugen nicht das mindeste, nicht fiir die hier

29



vertretenen Anspriiche. Durch seine Sucht zu spekulieren tduscht sich allerdings
der Mensch gewaltig iiber den effektiven Zustand seiner Situation und schiebt
dieser durch eine Hintertiire die wohlmeinendsten Absichten solange unter, bis
ihm die Wahrheit ganz und gar entschwunden ist.

Die Vollkommenheit ist keine Leistung sondern eine Einstellung; die Ein-
stellung ist der Leistung immer vorgeordnet; die Leistung macht die Einstellung
nur noch anschaulich. Wer das einzusehen vermag, - dieser Gedanke ist ja
iiberaus unpopulir -, der hat die gro8te Gnade und Weisheit seines Lebens unter
allen Sterblichen erfahren. Was der Mensch auch sei, und in welcher Situation
er jeweils stehe, trifft ihn der Blitz dieser Einsicht, in diesem Tempel, auf diesem
Berg, an jenem Brunnen oder unter jenem Baum, hier am Tisch oder dort auf der
Schwelle einer Tiire, ganz egal, — es ist der Geist Buddhas, es ist der Geist
Christi in ihm erwacht, in einem einzigen Augenblick, in seiner vollen Grof3e:
,.heute noch — wirst du mit mir im Paradiese sein“. Zu welchen Trivialitdten
verflihren doch oftmals Worte, die sich abmiihen, ganz wunderbare, intime Er-
lebnisse in Grobsinnlichem entnommenen kalten Bildern zu reflektieren.

Gotamo war der groBe Kémpfer gegen das Erleiden des Ubels, Jesus war
der grofie Kampfer gegen das Tun des Ubels, gerade so wie es der dstlichen und
der westlichen Mentalitdt in ihrer Gegensétzlichkeit entspricht. Jenem ging es
mehr um die Seligkeit, diesem mehr um Liebe. Dermalen waren ihre Gotter
beschaffen, dal Gotamo mehr vom passiv miitterlichen ,,Nirwana“ sprach, Jesus
mehr vom aktiv viterlichen ,,Gotte*. Gotamos Schlachtfeld war mehr die Erde,
die Natur, Jesus kimpfte mehr in der kosmischen Arena des Himmels. Sie wa-
ren Briider von genau ein und demselben Blut, wie das auf anderen Wegen auch
schon die duBlere Wissenschaft festgestellt hat. Dieses Blut gestaltete sich dem
einen zu einer wunderbaren Blume, dem Zweierlotos, dem anderen zu einer
Waffe von Menschenhand, dem zweischneidigen Schwert. Die Menschen faf3-
ten spater ihre Aussagen so auf, als miifiten die {ible Welt geflohen werden oder
die {ible Menschheit vernichtet werden, denn sie wullten nicht, was Gott oder
Nirwana sind. Vielmehr ergibt sich ein Zusammenhang erst dadurch, daf3
Buddha eben nur die Unfreiheit in der Welt als Ursache aller Leiden ansah, wah-
rend Jesus auf die Folgen daraus, auf die Unfreiheit unter den Menschen als
Ursache alles Bosen hindeutete. Sog. ,,Wunder® hat es in Wahrheit nie jemals
gegeben; man glaubt darin eine rein physische Macht gegen die Natur erblicken
zu konnen; diese Wunder, wie sie beiden nachgesagt werden, konnten aber gar
nicht ausbleiben, und man wird sie wieder erzihlen, sobald eine neue religidse
Erhebung von Weltrang die Herzen der Menschen in Staunen versetzt, denn sie

30



ergeben sich ganz unvermeidlich — iiberhaupt als allegorisierte Darstellung des
Wesens der geistigen Freiheit, besonders fiir materialistische Unverstiandige, als
so {liberaus schwer zu verstehende Macht iiber das Gesetz und das Gebot, den
Selbstzwang des Menschen. Wenn Jesus sagte, seiner Zeit wiirden noch Wun-
der gegeben, wenn er aber wiederkommt, dann wiirde zwar nach solchen Wun-
dern auch noch verlangt, es wiirden aber keine gegeben, so ist es nicht schwer zu
erkennen, wie er auf eine Zeit mit vollem BewuBtsein hinsah, in der sich ein
Glaube an Wunder ganz von selber verbietet und die intelligenteste Auffassung
dessen durchsetzt, unverhiillt und ohne Gleichnis, was die Wahrheit ist, abgese-
hen von einigen Unbelehrbaren. Man md&chte wirklich nur hoffen, dafl heute
dieser Zeitpunkt eingetreten ist.

,,Ich bin gekommen, dem Gesetz weder zu folgen noch zu widersprechen,
sondern es zu erfiillen und zu iiberh6hen®. Aus diesem einzigen Grunde dann —
diskutierte also Jesus mit Verbrechern, tat Sonntags gewisse Arbeiten, vergab
anderen ihre Siinden, trank durchaus erst den schlechten und danach den guten
Wein, wohnte iiberall und nirgends, lie} sich beschenken und bewirten ohne jede
Scham, Bescheidenheit oder sonstige Hemmungen, afl mit dreckigen Hénden
sein Brot und beging gewalttétig andere regelwidrige jedoch sachdienliche Un-
geheuerlichkeiten, deren Kenntnis wohl als allgemein bekannt vorauszusetzen
1st.

Die Menschen glauben, das wire etwas, jeden Tag regelmafig zu schlafen,
regelméBig zu arbeiten, regelmiBig zu essen, Hygiene zu betreiben, édsthetisch
auszusehen, die Fenster zu putzen, verniinftig zu denken und rechtschaffen zu
leben, gut artikulierte Sprache sowie hofliches Verhalten; darauf sind sie dann
auch noch stolz. Aber der wahre Charakter besteht niemals in solcherlei, und
stolz kann man darauf auch nicht sein, weil Charakter in aller Vollkommenheit
die allerselbstverstindlichste Voraussetzung fiir den hoheren Menschheitstyp ist,
so etwas dient ja alles nur dem fliissigen und reibungslosen Ablauf des dufleren
Verhaltens der Charaktere, ist somit eine kaum beachtenswerte Nebensache. In
Frankreich dann und Amerika denkt man schon sehr viel groBziigiger und salop-
per in Dingen der personlichen Freiheit als bei uns; aber selbst diese Abwei-
chungen haben noch immer nichts mit wirklicher Freiheit zu tun. Bildung und
Wohlstand konnen durchaus mit aller Kraft erarbeitet werden, die Kraft, welche
auf die Freiheit ausgeht, mu} nur eben immer eine noch intensivere sein, und
Bildung oder Wohlstand dienen natiirlich immer nur dem rein seelischen Wohl-
ergehen, dem Gemiit, niemals der leiblichen Existenz, das wére eine Tautologie.

31



Das Ich ist ein bloBer Gedanke unter anderen Gedanken; es gibt zunéchst
gar kein Ich sondern nur das Reich der Gedanken; die Gedanken reichen noch
weiter in die Welt hinaus als die Sinne; der zentrale unter allen Gedanken ist der
Ichgedanke; durch ihn wird das allerduBerste in der Welt erreicht, der noch
selbst hinter den Gedanken zu erkennende welten- und gedankenschaffende
Logos; in dieser Einsicht kehrt der Logos zu sich selbst zuriick, wie er durch
einen gleichen Selbstbezug aus sich herausgegangen, um die Welt zu schaffen.
Das ist der Sinn der Welt und der Rahmen der Geheimlehre.

Weill man erst, was Jesus unter dem jiingsten Gericht versteht, dann weif3
man auch, was fiir ihn der Teufel ist, und was er mit seiner Ethik will, dann kennt
man seine ganze dialektische Denkweise, die nichts mit der zweidimensionalen
Logik zu tun hat, wie sie die Menschen gebrauchen. Fiir die Logik ist das Ge-
richt eine Bestimmung, die zu dem, was man ist oder getan hat, hinzukommt als
Lob oder Strafe und der Teufel eine Macht, die Gott geschaffen und auBer ,,dem*
Paradies gesetzt hat. Statt dessen: ,,das aber ist das Gericht, dal} die Bosen aus
ihrer eigenen Haut nicht hinauskénnen und darum der Segnungen des Guten
nicht teilhaftig werden®, denn es kommt ,,nicht mit &ueren Gebarden*; und
ebenso entsteht der Teufel ganz aus der eigenen Initiative heraus, aufler und
wider Gott; was wider Gott ist, das kann nicht aus Gott sein. Deshalb gibt es
einen Teufel, und Gott bot ihm nicht mehr als eine Gelegenheit. Gott hat den
Teufel nicht geschaffen, aber er ist soz. durch Gottes Verschulden von sich aus
entstanden, in seinem eigenen Innern. Diese Wahrheit hétte dazumal gefahrlich
wirken konnen; heute bildet sie die Basis, um den Erfolg zu sichern. Die wi-
derwirtige Macht kommt sofort zum Durchbruch, wie man nicht ganz da, nicht
ganz wachsam ist. Als Petrus liigt, schreit Jesus ihn an, als wére er Satan selbst.
Fiir unser eigenes Gutes oder Ubles sind wir voll selbst verantwortlich; es ist
keine duflere Macht, die uns iiberwiltigt, die wir bekdmpfen, der wir vielleicht
unterliegen konnten, die andere fiir uns besiegen konnen. Das Bose entsteht
insofern, als wir uns nicht zusammennehmen, uns gehen-, die Ziigel schieen
lassen; als nur einem gegen uns verselbstandigten Teil unserer selbst sind wir
Satan jederzeit von hause aus iiberlegen, wir brauchen uns nur ganz in der Hand
zu haben, kdnnen also jederzeit ein vollendeter Guter sein. Ebenso wenig ist das
Gericht eine duflere, und nicht einmal eine ,,geistige* Strafe im sog. Jenseits,
sondern beruht ebenfalls nach dem Prinzip des Selbstbezuges allein darauf, daf3
der Bose eben bose ist; subjektiv bose sein ist zugleich objektiv die schwerste
Strafe und Selbstbelastung, das, was man aus einer tiefsten Berechtigung heraus
,»ewige Verdammnis® nennt.

32



Mit menschlichem Denken ist der Religion nicht beizukommen. Insofern
das menschliche Denken aufrechterhalten wird, kommt es zur Bildung des Spiri-
tualismus’. Diesen kann man sich ohne Schwierigkeiten vorstellen; seine Me-
thodik ist eine durchaus logische, gegensténdliche, materialistische, in Raum und
Zeit operierend; nichts aus der Ewigkeit; so wie die Natur auch, eben héhere
Natur. Selbst die hochsten Gotter sind fiir ihn noch immer relativ irgendwie
unvollkommen. Aus seinen AuBerungen merkt man sofort die ginzliche Un-
kenntnis des Geheimnisses des Theismus’ heraus; es ist etwas, wie soll man
sagen, fiir das anspruchslose, primitive Volk, dh. eben durchaus ungeistig. Dal}
stindig von Geistern die Rede ist, hat ja iiberhaupt nichts zu sagen. Man sieht
die Absicht etwas haben zu konnen, das sich verehren 143t, denn diese Geister
werden ja nicht geliebt sondern vergéttert, verehrt; Verehrung 1dhmt und totet
wie alles Materialistische; man erkennt also gleich, wie hier ganz im Abstrakten
spekuliert wird; das hort erst dann auf, wenn dem Menschen alles Objektive
genommen wird. Die ungeheure Wucht und Leistungskraft der durch schopferi-
sche Liebe ausgeldsten Energie, wie sie dem Monismus eignet, bleibt dem Spiri-
tualismus etwas Unzugéngliches und Antipathisches; konnte er sein eigenes
UnterbewuB3tsein beobachten, wiirde ihm das ohne weiteres einleuchten, aber in
diesen Bezirk dringt nur das geistige Geistige. ,,Niemand kennt den Vater denn
der Sohn*.

Das Evangelium scheint eine Sammlung von erbaulichen Spriichen a la
Bauernregel zu sein; es ist eine sorgfiltig versiegelte Geheimlehre, ein wahres
Technikum, das aufgrund seines Angebotes die enormen Forderungen geltend
machen kann, die wir alle kennen, denn Wissen ist Macht. Nur auf seinen Vor-
aussetzungen ist es sinnvoll und durchfiihrbar, zB. geschehenes Ubel zu verzei-
hen oder ungeschehenes Ubel schon jetzt zu bestrafen, sei es durch seine BloB-
stellung oder durch vorbeugende Maflnahmen (Fesselung des Drachen), denn
irgendwie straft dabei Gott immer sich selbst, wenn ein Mensch den anderen
straft. Deshalb siegt also die gottliche Harmonie auch noch tiber das Teuflische,
den Zwang, den Wert, das Gebot. Was frither Visionen genannt wurde ist das-
selbe, was heute in der intuitiven Dialektik des reinen Denkens wieder auflebt;

ohne das gébe es nie weder Gesetz noch Propheten, weder Hand noch Stirn,
weder Himmel noch Erde, weder Weisheit noch Ethik, weder Wissen noch
Macht Gottes; ohne das sind keine individuelle Selbstbehauptung und keine
ethische Gemeinschaft durchfiihrbar. Friiher hatte man unter dem Siegel des
Gleichnisses popularisiert ,,anders als in Gleichnissen aber sprach er nicht zu
ihnen; heute miifite es mdglich sein, den lebendigen Rhythmus des reinen Den-

33



kens verstandlich zu machen. ,,Und an jenem Tage werden sie alle von Gott
gelehrt sein; bereits die Kinder sehen, was den Unsrigen heute nicht mal im
hohen Alter aufgehen kann“. Wir folgen allerdings solchen Andeutungen des
Evangeliums nicht, weil sie richtig sind; dieser oder jener Ausdeutung, der
Wahrheit oder der Unwahrheit folgen wir niemals blindlings sondern nur, sofern
sie unserer Neigung entsprechen; auch dem Evangelium gegeniiber tragen wir
keinerlei Verpflichtung. Denn nach der buchstiblichen Auffassung wiirde sich
zu jeder Aussage eine zu 100% widersprechende anfiihren lassen; das ist eben
keine Wissenschaft, die am Worte klebt sondern eine Agitation, die zum Herzen
spricht.

Man kann aber darum noch nicht sagen, dies oder das sei Religion sondern
nur, es sei Religion fiir den und den, da es so etwas nicht geben darf, da3 Ansich-
ten oder Wahrheiten, und sei es auch nur indirekt — allgemein verbindlich zu
machen versucht werden. Darum mdchte ich noch von mir selbst sagen, fiir
jene, die gleich mir die Meinung vertreten, es sei hier das Wesen der Religion
dargestellt worden, daf3 es nicht nur in unserer Zeit ,,moglich“ ist, soz. ganz exakt
in diesem Sinne auch zu leben, in aller Befriedigung, bei hochsten Anspriichen
und ohne Schwierigkeiten, sondern es ist geradezu unmdglich anders zu leben,
wenn man nicht sehenden Auges ins Verderben rennen und sich ungliicklich
machen will oder verzweifeln soll, wie ja auch die Rehe im Wald nicht mit den
Wolfen gemeinsame Sache machen konnen. Was man tut oder spricht interes-
siert niemals Gott; und in die innere Einstellung, in die innere Beurteilung kann
keine Macht der Welt hineingreifen. Das ist der freie Bezirk, auf dem sich Reli-
gion ausbreitet. ,,Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist und Gott, was Gottes
ist“. Nur eine scharfe Trennung von Welt und Gott, von Leib und Seele fiihrt
zum Heil. Da es ja ohnehin absurd ist, im Sinne von Bewertungen zu urteilen,
so braucht es wohl auch keinen Anstof8 zu erregen, wenn gesagt wird, dafl nach
diesem Programm jeder ein Vollendeter, ein Heiliger, ein Buddha sein kann; ich
glaube vielmehr, daB jene, die von der weltlichen Kirche heilig gesprochen wur-
den, groBitenteils die fiirchterlichsten Narren und zT. sogar Verbrecher gewesen
sind. Moge das vielen den Mut geben, ihr Licht nicht unter den Scheffel zu
stellen und die Kraft, dieser Wahrheit offen entgegenzutreten und sich fiir sie zu
heiligen.

Der Stil einer religiosen Verkiindung wird iibrigens stets ihrem Inhalt ent-
sprechen, dh. taktvoll und sachlich sein, ohne jedoch ein Opfer dieses Taktes, dh.
zweideutig oder empfindlich zu werden. Und wie die Menschen hinter ihrer
Erscheinung wirklich sind, das kann niemand sagen, der sie nur aus den Biichern

34



oder seiner ndchsten Umgebung, aus seinen ,,Kreisen* her kennengelernt hat, der
sich also unter dem abgegrenzten Horizont seines ihm von der Natur mitgegebe-
nen Spiefertums und in den von seinen Vorfahren ausgetretenen Bahnen gut
geleitet und wohlversorgt behiitet fiihlt, ohne jeden Appetit auf das schopferisch
Neugebidrende. ,,Siehe, ich mache alles neu”. Man mdchte so gern etwas
wahrhaft Positives liber seine Nachsten zu berichten wissen, schon, um nicht in
den Verdacht der Uberheblichkeit zu kommen; statt dessen offenbart sich der
schamlosen Beobachtung ihre ganze Verkommenheit, sei es verursacht durch
Verfiihrung, Verirrung oder entsprechende Veranlagung. Man kann unmdoglich
Riicksicht erwarten gegeniiber solchen, denen gegeniiber sie nicht am Platze ist;
und ihrer Wahrheit braucht sich Religion nicht zu schdmen, hochstens die Men-
schen. Solange ihnen die Bomben auf ihre Décher hageln, und Kélte oder Hun-
ger ihnen den restlichen Schlaf aus den Augen treiben, schworen sie gerne auf
gute Grundsdtze; sobald aber die Atempause danach etwas zu lange dauert, ist
all das bald wieder vergessen; und natiirlich ist auch niemand selber schuld
sondern die anderen. Das ist heute so wie zu Moses Zeiten, nur auf hoherer
Ebene. Wir wollen gar nicht sentimental werden sondern nur eine vernunftge-
méfe Begriindung jener Worte auflegen ,.hiitet euch vor dem Sauerteig der Men-
schen®, ,haltet durch bis zuletzt, so wird euch die Krone des Lebens werden®,
,jene aber, die da des Sonntags Herr! Herr! rufen und am Montag schon wieder
Kriege gegen ihre Briider fiihren, aus den heiligsten Motiven heraus, versteht
sich, vor denen wird man am Tage des Gerichts ausspucken®. Sollen wir nun
diese prophetischen Worte Liigen strafen? ,,Euer Vater”, so sagte Jesus, man
iberliest diese Stelle immer geflissentlich, ,,ist ein Vater der Liige gewesen von
Anfang an; meiner allein ist ein Vater der Wahrheit; nie hat jemand vor mir
zum Vater gebetet, denn den kennt nur der Sohn, und wem es der Sohn offenba-
ren will, denn ich und der Vater sind eins®, dh. nur dem rhythmischen Denken
offenbart sich die Wahrheit sowie allen, denen dieses Denken beigebracht wird.
Der Dualist strebt vom Ich in die AuBBenwelt, von der Gegenwart in die Zukunft;
so hat er von beiden nur die Hélfte und lebt stdndig unter dem Zwang der Suche
nach Erginzung in irgendeiner der zahllosen existenziellen Formen. Ganz an-
ders, wer den Rhythmus kennt und soz. in seine Gegenwart, in sein Ich hinein-
lebt; der wird frei von Raum und Zeit, von gutem und iiblen Tun, von dem, was
Entwicklung macht und dem, was Entwicklung zerstort. Die stofflich raumliche
Welt ist die makrokosmische und die geistig zeitliche Welt die mikrokosmische
Illusion des wundervollen Einsamen inmitten all dieser Herrlichkeiten. Wer das
Ewige kennt (,,ich bin das A und O%), der weif3 auch, wie sein Abbild beschaffen

35



sein muf}: eine in sich vollendete, jedoch rdumlich zeitlich begrenzte Selbstge-
niigsamkeit, der lachelnde Buddha im Lotossitz.

Da sich Religion nicht im Grobsinnlichen abspielt, kann man nicht sagen,
sie bestdnde darin, nicht zu liigen, nicht zu stehlen, bzw. sonstige Dinge nicht zu
sagen oder zu tun; Meinung und Absicht allein sind das Gebiet des Himmlischen
auch dann, wenn sie sich einer Kontrolle oder Nachpriifung von auflen entziehen;
das hat vor allem jeder mit sich selbst auszumachen. Insofern sie qualitativ
seelisch ist, beruht sie auf keinerlei raumlich zeitlicher Leistung. Aus diesem
Grunde kann man auch nicht meinen, daf die seelische Vollkommenheit von
irgendeiner anderen Macht verlangt oder ihr zu Gefallen realisiert werde; das
geschieht vielmehr nur aus dem eigensten Bediirfnis und zur eigensten Befriedi-
gung. Wenn Befreite andere zur Befreiung fithren, hat das seinen Grund allein
im Mitgefiihl, in der Resonanz; nie ergibt sich daraus irgendetwas Verbindli-
ches. Die Resonanz ist das Verhiltnis des Selbstbezogenen zum anderen, wie
Gegenseitigkeit das Verhéltnis des Abhdngigen zum anderen ist. Nur ein durch
und durch hochanstindig empfindender Mensch kann begreifen, dall Liebe wie
ein Funken von Herz zu Herzen spriiht; nicht Kraft und nicht Intelligenz fithren
zu solcher Einsicht sondern allein Neigung, Sympathie, Beschaffenheit. —

Jeder derzeit lebende Mensch hélt in vielem — die verkehrtesten — Dinge fiir
goldrichtig, ohne sie in Wahrheit zu kennen; um von solchen unerkannten —
Irrtiimern loszukommen, muf3 er generell soviel Selbstlosigkeit {iben, daf er auch
das Allerunangenehmste bedenkenlos und mit der groBten Bereitwilligkeit jeder-
zeit und allerorts immerwieder schlucken kann in nie endender, unermiidlicher
Selbstkontrolle und nichts zuriickbehélt von dem, was ihm seit irgendeinem
Zeitpunkt lieb und teuer geworden ist. Der Erloste greift nie auf Gewesenes
zuriick auch dann nicht, wenn es noch immer als das Richtige erkannt wird, und
er spekuliert nie mit dem, was einmal in Zukunft sein wird, was er einmal wird
schaffen konnen, denn nicht vermittelt Gegenwart die Zeiten, sondern Zeit ver-
mittelt Gegenwart. Und wer von Irrtiimern loskommt, fillt nicht ins Nichts
sondern in die Wahrheit; diese ist fiir jeden insgesamt das bei weitem Gesiindere
als jede im Moment noch so herrliche Tduschung. Man kann die Evangelien
vorwirts und riickwérts hiernach priifen und wird finden, dal dies genau der
Geist ist, in dem sie geschrieben wurden. Die gegenwirtige Menschheit konnte
sogar zu einer Zustimmung geistig gezwungen werden, wenn man zeigte, was
das Wesen der Zeichenschrift ist, und was sie ausdriickt, wie sie gelesen wird, in
der beide Testamente und die Apokalypse abgefal3t sind, besonders die Prophe-
ten; aber das wire nicht von Vorteil fiir unsere Sache, die nur der freien Zunei-

36



gung sich 6ffnen mdchte, da sonst bald wieder alles auf neuere Irrwege abgetrie-
ben wiirde, als den iiblichen und gebrauchlichen. Alle, aber auch alle Hindernis-
se auf dem Wege zur Freiheit bestehen allein durch jeden Einzelnen selbst; er
braucht sich nur auf sie hinweisen zu lassen und sie abzustellen; sie kamen zu-
stande durch die Suggestionen der Welt und Natur und des Naturmenschen;
vieles erledigt sich so, das anzufiihren man nie ein Ende finden wiirde.

37



