
 

 

Freiheit 

Wenn man das Wort Freiheit aussprechen hört, steigen einem wohl 
zumeist gleich Vorstellungen auf wie solche von Schwarmgeistern, die mit 
dem Kopf durch die Wand wollen oder von Philistern, die sich durch ihre 
nicht enden wollenden Spekulationen zu betäuben suchen, denn es ist doch 
wohl ein Zeichen von Bildung und Welterfahrenheit, das Interesse an der 
absoluten Freiheit endgültig überwunden zu haben;  und jener relativen Frei-
heit darf sich auch schon zB. jeder vergewissert fühlen, dh. daß man etwa zur 
Hälfte unter Zwang lebt wie im Falle der juristischen Gesetze, der allgemei-
nen Sitten und zur Hälfte frei ist, zB. in der Wahl von Wohnsitz und Arbeits-
platz.   –   Soweit der menschliche Spießer, der, jederzeit zu Kompromissen 
bereit, den goldenen Mittelweg wählt, der darum jovial sogar zu gewissen 
Kompromissen an das Böse bereit ist und jede Art von Kernigkeit als Ge-
walttätigkeit entrüstet ablehnt, weder heiß noch kalt immer die reine Ver-
nunft und Sanftheit in Person bleibend.   Wir sind uns also dessen bewußt, 
was ein Spießer tatsächlich ist;  man darf von ihm nie klare Entscheidungen 
erwarten, nie ist er eindeutig, stets windet er sich wie ein Aal, immer zwi-
schen einem sowohl-als-auch, überall teilnehmend, in allem unvollständig, 
mit allem vermischt und auf du, weder ganz frei noch ganz unfrei. Woher 
kommt das? 

Worte, die wir sprechen, wiederholen ja nichts Sinnliches, sondern 
drücken einen Inhalt aus, den wir ihnen ganz von uns aus gaben.   Man kann 
daher aus sich heraus bestimmen, in welchem Sinne man den Begriff Zwang 
gebraucht, zu welchem Zweck.   Zwang soll nun eine Situation bezeichnen, 
die geschaffen werden soll, aber der auch widersprochen werden kann;  fehlt 
dieser Widerspruch ganz, handelt es sich um eine rein mechanische Abfolge 
oder Mitnahme, ist der Widerspruch stärker, kann er zu nichts gezwungen 
werden;  ist der Widerspruch geringer als der Zwang, dann wird sich dieser 
durchsetzen.   Zwang bedeutet also, daß eine Macht durch eine stärkere be-
harrlich gezwungen wird, etwas sich selbst zuwider zu tun.   Der Zwang setzt 
selbständig agierende Mächte, deren anhaltenden Widerspruch und ihre Un-
terlegenheit gegen eine beharrliche Übermacht voraus. 

Nun kann man sich ja ausdenken, was man will, zB. die Quadratur des 
Kreises, die Dreiteilung des Winkels oder das Perpetuum mobile, aber es 



 

2 

braucht diese Dinge noch nicht wirklich zu geben.   Gibt es also in der Wirk-
lichkeit überhaupt Zwangssituationen in dem Sinne unseres Begriffes von 
ihnen? 

Dazu sei einmal folgende Überlegung zwischengeschaltet.   Dem 
Wortgebrauch des Zwanges begegnen wir beim Menschen und in der Natur;  
man spricht von der „Macht“ über andere und von der Kausalität.   –   In der 
kausalen Naturauffassung übt die Ursache einen „Zwang“ auf ihre Wirkung 
aus.   Man sagt, die rollende Kugel „zwinge“ die andere zum Rollen.   Aber 
es wird ihr gar kein Widerstand entgegengesetzt, was das Rollen anbelangt, 
sie besteht auch nicht auf dem Rollen der anderen;  es handelt sich daher nur 
um eine rein mechanisch gleichgültige Übertragung bzw. Mitnahme.   Es 
liegt dasselbe vor wie bei einer rotierenden Scheibe, von der man auch nicht 
sagt, daß die eine Seite die andere zur Rotation zwinge, nur daß einmal die 
Elemente starr, andermal elastisch „verbunden“ sind.   Wenn ein Floß strom-
abwärts treibt, so kann man unmöglich sagen, der Strom sei die „Ursache“ 
des Abtreibens;  das Floß kann ja als Teil des Stromes selbst angesehen wer-
den!   Man kann auch nicht die Gravitation verantwortlich machen, der 
Strom läßt sich auch als Teil der Gravitation auffassen;  und auch der Regen 
kommt nicht als Ursache infrage, denn Strom und Regen sind dasselbe nur in 
verschiedenen Metamorphosen.   Wenn der Stein das Wasser, das Wasser 
das Schilf, das Schilf ein dareingebautes Vogelnest bewegt, so handelt es 
sich überall bloß um Übertragung und Mitnahme in einem rein mechanisch 
gleichgültigen Sinne.   Dasselbe gilt für die Erwärmung der Luft und des 
Wassers durch die Sonne, das Aufsteigen von Wolken, den Niederschlag, 
Lawinen, Bildung von Flüssen, Seen, Grundwasser und ganzen Bewaldun-
gen  –  nirgendwo eine besondere, zusätzliche Kausalität, alles rein automati-
sche Wellenbewegung, Kettenreaktion oder Metamorphose ein und dessel-
ben Impulses, nirgends Widerstand oder Widerspruch, alles ganz von selbst;  
im Falle von Widerstand erfolgt sofort Reflexion, daher nirgendwo 
„Zwang“   –.   Da es sich nirgendwo um ursprünglichen Antrieb oder um 
eigenen Widerstand handelt, muß „Kausalität“ als eine anthropologisierte 
Naturauffassung angesehen werden, somit als der letzte Rest eines uralten 
Aberglaubens.   Man arbeitet schon zwar sehr viel mit dem Begriff einer 
kalten, mechanischen Abfolge, ist sich dessen aber noch nicht bewußt ge-



 

3 

worden, es würde sonst auf die menschliche Ethik revolutionierend gewirkt 
haben. 

Denn, wer die Natur anthropologisch auffaßt, der muß auch anderer-
seits den Menschen naturgemäß materialistisch auffassen.   Da es nun den 
Zwang in der Natur nicht gibt, wird es ihn auch beim Menschen in Wahrheit 
nicht geben können;  beide sollen etwas mit Zwang zu tun haben;  aber der 
reine Begriff der Mechanik einerseits fordert nach einem reinen Freiheitsbeg-
riff andererseits und läßt für „Notwendigkeiten“ nichts übrig!   Das kann 
auch der blutigste Laie bereits einsehen. 

Wir sehen den Menschen einen Stein werfen.   Hat er den Stein ge-
zwungen, fortzufliegen?   Er schleuderte seinen Arm, der den Stein enthielt;  
durch bloßes Öffnen der Hand glitt der Stein widerstandslos in der ihm mit-
gegebenen Richtung davon, er konnte garnicht anders;  es hätte vielmehr 
umgekehrt einer Ursache bedurft um ihn daran zu hindern!   Also zwingt der 
Mensch seinen Arm zur Bewegung?   Aber der Arm bin ich, er ist ein Teil 
von mir;  wenn ich mich in der Armgegend bewege, kommt der Arm wider-
standslos mit.   Und mich selbst kann ich doch nicht „zwingen“,  dazu gehö-
ren schließlich immer zwei.   Also werde ich vielleicht von anderen gezwun-
gen etwas zu tun, sagen wir durch Hunger zur Arbeit oder durch Strafe zum 
Konventionellen.   Aber ich kann ja verhungern oder mich strafen lassen, 
kann also widersprechen, erfolgreich widersprechen.   Insofern ich nun ver-
hungere oder gestraft werde, geschieht etwas mit meinem Körper auf einem 
kalt mechanische Wege;  es handelt sich also schon wieder um Mechanik, 
nicht mehr um Freiheit;  man zwingt mich weder etwas zu tun noch mich zu 
strafen, man tut selber etwas mit mir.   Entweder also man tut selber etwas 
mit mir, oder ich tue etwas von mir aus;  ein Drittes, einen Zwang gibt es 
daher nicht in der Natur und nicht beim Menschen.   Wer an Zwang glaubt, 
der glaubt auch an Gespenster.   Der Zwang ist ein unreiner, ein auf unmög-
liche Art aus den Elementen Mechanik und Freiheit zusammengestümperter 
Begriff oder vielleicht Unbegriff, nichts Halbes und nichts Ganzes!   Es ist 
gewiß nicht uninteressant und bedeutungslos, sich über den Aberglauben 
seiner eigenen Zeit klargeworden zu sein. 

Also gibt es nur Freiheit oder Vergewaltigung, kein Mittleres?   Immer 
muß man sich darüber klar sein:   in der und der Hinsicht habe ich Chancen 



 

4 

zur freien  –  Entfaltung, da und da muß mit einer sofortigen oder späteren 
Vergewaltigung rechnen.   Das gilt für Gute wie für Böse.   Man muß das 
Sachliche und das Persönliche trennen und aus ihrer unglückseligen Verqui-
ckung ineinander befreien!   –   Freiheit setzt also den Individualismus für 
sich voraus;  nur dann, wenn ich nicht mehr ganz ich, aber auch noch nicht 
ganz der andere bin, dh. sowohl-als-auch, zB. ich identifiziere mich mit dem 
Teil eines Ganzen, dann wird durch das andere Teil desselben ein Zwang auf 
„mich“ ausgeübt.   „Bin“ ich geradezu mein Leib, dann muß  –  ich für seine 
Erhaltung sorgen, denn der Leib verlangt es als solcher, und ich leihe ihm 
meine Freiheit dazu aus;  oder bin  –  ich geradezu der Tätige, dann muß  –  
ich auch diese Tätigkeit zuende führen, denn die Tätigkeit als solche verlangt 
das, und ich leihe ihr meine Freiheit dazu aus.   Aber, bin ich nicht der Leib 
und nicht der Tätige, kann ich mich frei mit ihnen verbinden oder von ihnen 
trennen, kann ich auf die Versorgung und auf die Fortführung jederzeit ver-
zichten, und niemand hindert mich daran. 

Es ist wohl gleichsam „selbstverständlich“,  daß jemand normaliter 
nicht freiwillig stirbt, verhungert, erfriert, sich opfert, widersinnig handelt 
oder Unfug treibt;  aber das schließt noch lange nicht die Möglichkeit dazu 
und zwingt auch nie, im Sinne eines quasi „Selbstverständlichen“ etwa han-
deln zu „müssen“,  oder im Sinne eines Vernünftigen;  die Vernünftigsten 
sind ja in der Tat die Spießbürger, eine dafür berüchtigte Menschenklasse, 
die zu allem ja sagt.   Weil man das erstere für selbstverständlich erachtet, 
ergibt sich für das letztere ein Zwang;  man identifiziert sich mit der einen 
Seite eines fremden Ganzen stillschweigend und unbewußt, ohne sich dage-
gen selbst zu behaupten.   Fehlt der Individualismus, so ergibt sich in der 
Folge daraus eine Zwangssituation.   Der Individualismus beruht auf einer 
betont schroffen und harten Trennung oder Abschließung gegen alles Nich-
tich im Anfang und setzt sich diesem so in aller Freiheit gegenüber.   Das 
Gute soll nie erzwungen sondern frei gegeben werden;  Freiheit bedeutet 
nicht zugleich auch Schlechtigkeit.   Wenn ich den ersten Schritt aus bewuß-
ter Freiheit vollziehe, dann werde ich es auch mit den anderen so halten.   
Mose nannte die Vermischung des Ichs mit anderem „Hurerei“;  „ich bin das 
A und O“ bedeutet nichts anderes, als daß ich mich niemals an anderes ver-
lieren darf, in die Zeit untertauchen oder in den Raum, es sei denn, ich gebe 
alle Trennung auf.   Da es nun unbequem ist, das Gute freiverantwortlich zu 



 

5 

schaffen, stellen sich die Menschen lieber gleich in den Dienst anderer 
Mächte, um so ihrer Verantwortung ledig zu werden.   Daraus ergibt sich ein 
Hang zu schnippischem und widersprechendem Verhalten, zu allerlei Quer-
treibereien, für die ebenfalls man sie ja nun nicht mehr verantwortlich ma-
chen kann.   Der Mangel an Selbstbehauptung sieht also auf keine harmlosen 
Hintergründe zurück.   Da kann zB. das Folgende eintreten, daß aus lauter 
Gutmütigkeit einigen Verkommenen öfters geholfen wird;  das kommt ja 
durchaus vor;  weil diese Hilfe nun öfters erfolgte, glauben sie später, es sei 
das ursprünglich freie Motiv dazu vergessen worden, und sie suchen einen 
dann mit einer Übertragung in den mechanischen Ablauf zwingen und über-
rumpeln zu können;  so kommt es dazu, daß nirgends mehr aus Freiheit ge-
spendet oder aus Freiheit gedankt wird;  es ist alles Konvention und Routine-
sache;  dient nur noch der Aufrechterhaltung eines jederzeit gefährdeten und 
von anderen abhängigen Ansehens, ein fast mechanischer Ablauf, vielleicht 
mit der Prise einer kleinen Andeutung traditioneller Art längst überwundener 
Freiheit.   Der Mensch entartet dabei ganz seiner ursprünglichen Bestim-
mung, die nur noch wie ein Mythos in der Erinnerung haftet, und gibt der 
Welt nicht mehr das, was nur er ihr durch sich als ein Neues hätte hinzufügen 
können und sollen.   Aber so scharfsinnig und feinfühlig beobachteten nie die 
Philosophen sondern immer nur die Propheten.   Daher weiß heute auch 
niemand, was ein Prophet in Wahrheit ist. 

Es gibt dann noch einen zweiten Weg zur Freiheit oder Erlösung.   
Statt mich von allem Vorhandenen auszuschließen und ins Nichts, ins soz. 
reine Nichts zurückzukehren, in den individuellen Punkt, kann ich ebenso in 
dem Äußeren aufgehen, um mich zu finden.   Entweder ich unterscheide 
mich von allem, oder ich identifiziere mich mit allem.   Das, was ich bin, das 
kann mich schließlich auch nicht zwingen, denn etwas „zwingt“ sich nicht 
selbst.   Tat twam asi  –  alles bist du selbst, sagt der Inder, ohne freilich zu 
wissen, was er damit sagt.   Es ist wohl klar, daß ein Mensch im Weltraum, 
ganz allein, ohne alle Sterne ganz undenkbar ist;  sondern er braucht dazu 
festen Grund, Atemluft, Pflanzennahrung, die Tiere als Vermittler und die 
Gesellschaft als Erzeugerin.   Und ebenso wenig ist ein Stern ohne alle die 
anderen sinnvoll oder auch nur möglich, denn das, was diesen Stern erzeugt 
hat, ist dort oben auch und erzeugt die anderen Sterne geradeso gut.   Somit 
gibt es keine einzelnen Ganzheiten für sich sondern nur eine einzige Ganz-



 

6 

heit.   Wenn ich darum in mir das Wesen der Ganzheit erlebe, so kann es nur 
die kosmische und nichts Irdisches sein;  mit anderen Worten, das Innerste 
und das Äußerste sind dasselbe, Atman und Brahman sind eins, der Sohn und 
der Vater sind eins. 

Man kann dies allerdings weniger als Freiheit ansprechen denn als 
Vollkommenheit;  und bezogen wird die Vollkommenheit auf nichts Geisti-
ges, Seelisches oder Materielles sondern auf die eine unteilbare Wirklichkeit 
selbst.   Dem genauen Zusehen zeigt sich dabei aber doch, daß Realismus, 
Vollkommenheit und Freiheit, Individualismus untrennbar und nur Aspekte 
desselben sind, in zwei Richtungen.   Von einem Gott wird deshalb gespro-
chen, weil der sog. Weltenraum nur für Steine, Atome und Sterne taugt;  das 
menschliche Individuum kann nur in einem individuellen Ganzen Zuhause 
sein, zumal der Mensch die höchste Spezialerscheinung ausmacht;  ob das 
auf Entwicklung beruht ist noch nicht mit Sicherheit festgestellt.   Ein sog. 
Raum kann nur das Urbild für Steine abgeben.   Es ergibt sich so auf eine 
recht unmystische Art die Wahrheit als ein Ergebnis der höchsten menschli-
chen Intelligenz, während die Naturforschung auf den plattesten Aberglau-
ben zurückgeht, zumal in solchen Dingen wie „Kausalität“;  einfach lächer-
lich.   Wenn Jesus darum wiedermal  sagte, das höchste aller Gebote, dh. die 
Grundregel, aus der sich alle Gebote und Prophezeiungen, dh. aber die ge-
samte Bibel ableiten lassen, sei diese:   liebe Gott und deinen Nächsten wie 
dich selbst,  –  dann wissen wir jetzt, warum diese so fundamentale Bemer-
kung von denen, die sich selbst zu „Pfaffen machen voreinander“,  nie be-
rücksichtigt wurde, ihrer Bedeutung entsprechend, denn „daran, daß sie Lie-
be untereinander haben werden, sollt ihr erkennen, das sind die Meinen“!   
Man braucht nur die Physiognomie der Päpste flüchtig anzusehen, um schon 
als schlechter Psychologe zu sehen, daß sich in ihnen keine Liebe ausdrückt, 
und überhaupt nichts Heiliges.   In einem dritten Testament sollte nichts 
weiter stehen als allein dieser eine Satz;  und vielleicht steht er wirklich ein-
mal darin.   Gott hat eben viele Sterne und viele Selbstbewußtseine geschaf-
fen;  Bewußtsein und Bewußtes sind aber natürlich immer zweierlei. 


