
 

 

GEDANKEN UND WORTE 

Bevor wir direkt auf unser Thema zu sprechen kommen, gilt es einige 
Verhältnisse klarzustellen, die hier grundsätzlich anders geregelt sind als 
unter Menschen üblich ist;  nämlich das Verhältnis von Denken und Spre-
chen insbesondere.   –   Der Leser muß sich von Anfang an klar darüber sein, 
welche Aufgabe die Worte versehen, die er zu lesen bekommt, in welchem 
Verhältnis sie zu den Gedanken stehen, welche dadurch angeregt werden;  
und wo die Tatsachen als solche verbleiben.   –   Man wird doch ohne weite-
res zugeben, daß man als Mensch zB. genau weiß, in welchem Verhältnis 
Tasse, Untertasse, Tee, Teekanne, Tisch und Stuhl zueinander stehen.   Aber 
man „weiß“ überhaupt nichts vom Verhältnis der Worte, Gedanken und 
Tatsachen zueinander.   –   Aber was man nun je hören oder lesen kann, das 
sind alles nur Worte und nichts als Worte.   Es sind keine Gedanken, und es 
sind auch keine Tatsachen.   Was sich dann den Worten anschließt sind zu-
erst die Gedanken;  und die Tatsachen endlich liegen hinter den Gedanken.   
–   Die Reihenfolge geht also entweder von den Tatsachen über die Gedan-
ken zu den Worten als ihrer sinnlichen „Wiederholung“ soz.;  oder von den 
Worten über die Gedanken zu den Tatsachen.   Es gibt „große Gelehrte“,  die 
völlig anders darüber denken.   –   Aber auch schon im Alltag des einfachen 
Menschen zeigt sich der Mangel an Kenntnis dieser Sachlage.   Da fragt der 
eine den anderen, was das ist, was er dort sieht;  und die Antwort lautet zB. 
„das ist ein Bunsenbrenner“,  statt „das Ding heißt Bunsenbrenner“. 

Die Menschen stürzen sich immerwieder in Diskussionen nicht anders, 
als sich Enten und Gänse ins Wasser stürzen;  nur daß diese von Natur aus 
den Instinkt zu schwimmen oder zu schnattern haben, während jene von der 
Natur keinen Sprachinstinkt mitbekommen haben, Jh.7;38.   –   Die Diskus-
sion ist eine spezifisch menschliche Tätigkeit, die ohne menschliches Be-
wußtsein praktisch überhaupt nichts ausrichten kann.   So fällt es niemandem 
ein, Kuchen zu backen oder Kleider zu nähen, ohne es gelernt zu haben;  
aber urteilen und diskutieren wollen sie alle.   –   Man täusche sich nicht, daß 
wohl ein mißratener Kuchen den Geschmack verderbe oder ein vernähtes 
Kleid den Anblick, während an der Diskussion nichts dergleichen zu bemer-
ken sei.   Denn auch sie wird ihren Zweck verfehlen;  und man redet nur um 
die Dinge herum oder aneinander vorbei. 

„Wer an mich glaubt, wie die Schrift sagt, von des Leibe werden Ströme lebendigen Wassers fließen.“



 

2 

Sollte zB. eine Diskussion über Gott gleich mit Gott selbst beginnen, 
stände damit ihre Ergebnislosigkeit von vornherein fest.   Man kann also nun 
stundenlang oder auch Wochen, Jahre und Generationen weiter diskutieren, 
ohne dabei zu wissen, daß alles umsonst sein wird, weil der Ansatz dazu ein 
falscher war, so scharfsinnig man sich auch sonst anstellt.   –   Ähnlich könn-
te man versuchen in ein fernes Land zu reisen indem man sich aber nur Ge-
danken darüber macht, wie es dann im Innern dieses Landes aussehen mag.   
Aus solchen phantastischen Spekulationen lassen sich keine konkreten 
Schlüsse auf einen gangbaren Weg in das Land selbst ableiten.   –   Wer über 
Gott als eine Tatsache zu diskutieren beginnt, wird bald dieses, bald jenes 
darunter verstehen;  und genauso ist es mit der Gerechtigkeit, der Liebe, dem 
Leben und allem anderen.   Sondern man hat als erstes immer nur das Wort 
von der Sache;  dieses führt zur Vorstellung davon;  und dann erst kann man 
sehen, ob sich in der Wirklichkeit etwas Passendes dazu finden läßt.   –   Es 
ist eine allgemeine Grundeigentümlichkeit des menschlichen Bewußtseins 
seine Pferde von hinten aufzuzäumen, wie sich näher noch im folgenden 
zeigen wird.   Gerade die Wahl unseres Themas setzt jedoch unbedingt eine 
klare Anschauung von den wahren Verhältnissen voraus, so daß ein Hinweis 
darauf das erste sein muß, was hier zu vergeben ist. 

Wenn es sich nun in der Folge bei der Besprechung des Themas Muta-
tion oder Initiation,  - das ist einerlei, -  wie üblich um Worte, Sätze und 
Satzfolgen als Darstellungsmittel handeln wird,  - und auch darauf müssen 
wir besonders eingehen, -  dann sei jetzt schon ebenfalls vorausgeschickt, 
daß ihre Anwendungsform in der menschlichen Konversation völlig unge-
bräuchlich ist im Gegensatz zu derjenigen, welcher wir uns hier bedienen. 

Unter Bezug auf meine einleitenden Äußerungen liegt mir daran noch 
einmal hervorzuheben, daß ich alles, was ich als Autor dieser Schrift zu sa-
gen habe, unmittelbar nur als meine subjektiven Ansichten verstanden wissen 
möchte;  keinesfalls als eine objektive Darstellung der Fakten selbst.   –   
Man wird darum mit Entrüstung parieren, „wir hatten allerdings gehofft, 
endlich einmal vor die nackten Tatsachen gestellt zu werden;  uns interessie-
ren keine Privatmeinungen, die haben wir selbst auch, und es gibt schon viel 
zu viel davon in der überkommenen, bornierten Literatur“.   –   Denn indem 
sie immerwieder ihr subjektives Bewußtsein naiv mit der objektiven Wirk-
lichkeit verwechseln, werden die Zeitgenossen sofort unruhig, wie jemand 



 

3 

etwas wesentlich anderes dazu verlauten läßt, als sie bisher kennen;  finden 
darin einen Widerspruch und fühlen sich nun unmittelbar in ihrer eigenen 
Existenz bedroht.   –   Was tatsächlich nur ein Unterschied in der Auffassung 
der Wirklichkeit ist, wird regelmäßig als ein Angriff auf die Wirklichkeit 
selbst, und damit zugleich das eigene Leben in ihr empfunden.   Man sagt 
deshalb nur, man „wolle die Wahrheit erkennen“;  meint jedoch, man wün-
sche seine bisherigen Ansichten allenthalben bestätigt. 

Man kann immerwieder unter Menschen die Erfahrung machen, daß 
sie Alleinanspruch darauf erheben, die Wirklichkeit zu kennen und Bewußt-
sein mit Dasein verwechseln.   Jeder Mensch lebt unter dem Zwang vorwärts 
und nach außen zu gehen;  er kann nichts aufgeben und nicht zurückgehen.   
–   Sein Sprechen ist darum weniger ein ruhiges Erwägen denn ein hysteri-
sches Keifen, und eher ein gedankenloses Plätschern denn ein Graben in die 
Tiefe, Mt.12;11, 7;24.   Wir sollten als Menschen deshalb darauf Rücksicht 
nehmen und unsere Lehre „diplomatisch“ vortragen;  da wir jedoch Unmen-
schen sind, liegt uns ganz im Gegenteil die herzlose, eiskalte, nordische Art, 
15;19. 

Was ich zu sagen habe, die Worte, die ich spreche, betrachte ich stets 
nur als unmittelbaren Ausdruck meines Bewußtseinsinhaltes und auf meine 
Persönlichkeit bezogen;  auch dann, wenn ich versuche, andere Standpunkte 
einzunehmen, da immer ich es bin, der sie einnimmt.   –   In direktem Ge-
gensatz dazu, verfahren die Menschen so, daß sie meinen, die Tatsachen 
unmittelbar selbst zu Wort kommen lassen zu können, als wären sie deren 
bloße Medien, ohne jede eigene oder bleibende Innerlichkeit.   Das ist aber 
nur ein künstliches Verhalten, welches auf keine Weise den Gegebenheiten 
nachkommt.   –   Es ist wohl möglich, daß ich so tun kann, als redeten die 
Fakten selbst durch mich, ohne eigene Intervention.   Aber ein solches Ver-
halten ist bloße Schauspielerei, Renommieren, geht doch von mir selbst aus 
und stimmt nicht mit den Tatsachen überein.   Ebenso verhalten sich die 
„inspirierten Geisterseher“. 

Was je ein Mensch zu sagen hat, das wird von diesem Menschen ge-
sagt.   Zwar  –  versteht es sich von selbst, daß er in Gedanken und Worten 
die Tatsachen kopiert, zu wiederholen sucht;  dennoch  –  besteht für ihn 
jederzeit die Möglichkeit sowohl des falschen Eindrucks in der Vorstellung, 

„Aber er sprach zu ihnen:   Welcher ist unter euch, wenn er ein einziges Schaf hat und es fällt ihm am Sabbat in eine Grube, der es nicht ergreife und ihm heraushelfe?“

Darum, wer diese meine Rede hört und tut sie, der gleicht einem klugen Mann, der sein Haus auf den Felsen baute.“

„Denn aus dem Herzen kommen arge Gedanken, Mord, Ehebruch, Unzucht, Dieberei, falsch Zeugnis, Lästerung.“



 

4 

als auch des falschen Ausdrucks im Satz.   Zwei Möglichkeiten, welche für 
die Tatsachen grundsätzlich entfallen, weil diese sich niemals widersprechen 
können.   –   Wer nun seine eigenen Auffassungen für die Tatsachen selbst 
ausgibt oder Auffassungen anderer als Tatsachen hinnimmt, wie ihm ja frei-
steht zu tun, raubt den anderen damit sofort jede Möglichkeit zB. einer priva-
ten Stellungnahme für oder wieder seine Ansichten;  schneidet ihnen gerade-
zu das Wort vom Munde ab, betrachtet Zustimmung als selbstverständlich 
und Widerrede, sei es als Verrücktheit, sei es als Aggression.   So verhalten 
sich aber in Wahrheit nur Strolche und Ganoven.   –   Damit ist die Gelegen-
heit einer offenen und aufrichtigen Aussprache passé.   Sie wird zum bloßen 
Palaver, und die produktive Meinungsbildung zum destruktiven Streit.   Man 
kommt sehr bald ganz von den Tatsachen ab und sieht vielmehr umgekehrt in 
ihnen nur noch Mittel, um seine eigenen Ansichten und damit das eigene 
Prestige gegen andere durchzusetzen;  just wie die Wilden im Dschungel 
keulenschwingend und mit Gebrüll aufeinander losstürmen. 

Man fragt sich oft, was die Menschen so streitbar, böse oder aggressiv 
macht und meint, das läge an der Natur unserer Welt im allgemeinen.   Wir 
aber wissen, daß der Mensch mehr als Natur und Welt und Herr  –  sein kann 
über alles, was er denkt und fühlt und tut  –  als Übermensch. 

Was immer ein Mensch sagt, das wird von ihm gesagt;  es kann sein, 
was es will, das spielt keine Rolle.   Ob er also spricht „das und das ist so und 
so“,  oder „meine Ansicht ist die richtige“,  oder „alle Menschen sind der 
Ansicht, daß das so und so ist“,  oder „alle Menschen denken so wie ich“,  
oder „was du sagst, ist falsch“.   –   Man läßt sich durch die Form der Aussa-
ge täuschen, welche sich auf den Gegenstand bezieht, als sei ihre Substanz 
auch  –  von ihm her.   Statt dessen bin ich es, der die Substanz  - den Inhalt 
meiner Aussage -  vom Gegenstand genommen hat, und der sie darum auch 
wieder auf ihn bezieht.   Sie wurde dadurch zu meiner Substanz und unterlag 
meiner Bearbeitung.   –   Deshalb kann es nie anders heißen als, „ich bin der 
Ansicht, daß sich das so und so verhält“,  oder „  - , daß ich recht habe“,  
oder  „  - , daß alle Menschen so denken“.   Der Substanz nach darf es sich 
hierbei um alles Mögliche handeln;  etwa daß ich meine, die Venus sei be-
wohnbar, die Endzeit sei gekommen, oder auch 2 x 2 sei 4. 



 

5 

Jede menschliche Aussage ist unmittelbar nichts weiter als Aussage 
dieses einzelnen Menschen und so einzeln wie der Mensch, dessen Aussage 
sie ist.   Was darin zum Ausdruck kommt und sich auf die Tatsachen bezieht, 
das ist auch andererseits als Eindruck von den Tatsachen her genommen 
worden.   –   In diesem Punkt ist wirklich große Wachsamkeit geboten.   
Sonst verkehrt sich unversehens der Sinn einer Diskussion in sein genaues 
Gegenteil.   Statt um die sachliche Wahrheit geht es plötzlich um das persön-
liche Prestige;  und wer dann blind ist weiß sich in dieser Verirrung nicht 
anders zu helfen als durch Toben, Jh.12;35.   –   Wann immer man sich in 
einer Diskussion mit Menschen befindet, muß man sich jedesmal aufs neue 
fragen, weiß der andere überhaupt, was er will?   Und danach, sucht er die 
Wahrheit, oder sucht er sein Prestige?  Jh.18;23.   –   „Beides zugleich“ kann 
er tatsächlich nicht suchen;  denn dann sucht er ihr Gemeinsames, dessen 
Teile sie sind;  von diesem Gemeinsamen war indessen keine Rede, und die 
beiden gelten uns nicht als Teile sondern selbst als Ganze.   Es gilt also die 
Alternative;  und darin heißt es nur:   wählen.   –   Gäbe es ein Gemeinsames, 
und würde dieses als Objekt zur Diskussion stehen, wäre auch dem wieder 
etwas entgegenzustellen, das sinngemäß seine Umkehrung enthielte;  und 
man gelangte so immer weiter.   Es würde dann von zwei Elementen in ei-
nem ganz anderen Zusammenhang gesprochen.   –   Oder umgekehrt, wir 
diskutieren nicht über Wahrheit und Prestige, sondern über die beiden Seiten 
jedes derselben.   Das würde dann ausschließen, jene Entgegensetzung mit in 
diese  –  Diskussion hereinzuziehen, da beide Diskussionen von miteinander 
garnicht zu vergleichenden Standpunkten aus geführt werden. 

An der menschlichen Diskussionsform, die besonders dem Prestige 
dient, unterscheiden wir zB. die folgenden beiden negativen Seiten;  eines-
teils den offenen und andernteils den verborgenen Widerspruch.   –   Der 
offene Widerspruch oder Streit ist durch sich selbst klar;  er verbraucht in-
dessen soviel Kraft, daß es hinundwieder einiger Kampfpausen bedarf, wäh-
rend welcher der Disput in das typisch oberflächliche Geplänkel übergeht.   –   
Dieses seichte Gesprächsgeplänkel nun ist nicht etwa „wohlwollende Fried-
fertigkeit“ sondern aggressive Strategie.   Man sucht zwischenzeitig einer-
seits zu Kräften zu kommen, während andererseits die Schwächen seiner 
Gegner herauszufinden, rein unbewußt natürlich.   –   Das Palaver  –  ist ein 
Akt der ständigen, unauffälligen Beobachtung und Beschnüffelung, um den 

„Da sprach Jesus zu ihnen:   Es ist das Licht noch eine kleine Zeit bei euch.   Wandelt, solange ihr das Licht habt, damit euch die Finsternis nicht überfalle.   Wer in der Finsternis wandelt, der weiß nicht, wo er hingeht.

„Jesus antwortete:   Habe ich übel geredet, so beweise, daß es böse sei;  habe ich aber recht geredet, was schlägst du mich?”



 

6 

anderen jederzeit vor der Nase zu behalten und nicht von ihm überrascht 
werden zu können.   Eine Art Minipolitik der Menschen.   –   Solange das 
Palaver währt, scheint es sich wirklich um das reinste Wohlwollen zu han-
deln.   Seine Wahrheit offenbart sich jedoch wie ein Blitz, wenn man 
schweigt, und die anderen sofort Mißtrauen schöpfen;  vgl. dazu Gurdjews 
Erfahrungen.   –   Es ist der Gipfel an Naivität, harmlos verlaufende Gesprä-
che für das zu halten, was sie lediglich scheinen, statt darauf zu sehen, was 
sie sind, indem man sehenden Auges auf sie  –  hinsieht, Mt.6;4, 13;13,15, 
Jh.13;18, 16;25. 

Statt dessen geschieht es immerwieder, daß die Gesprächspartner völ-
lig ihre Ruhe verlieren und wirklich ohne jedes Selbstbewußtsein und ohne 
jede Reflexion auf ihr eigenes Verhalten, sei es spontan, ironisch oder kei-
fend alle an demselben Bissen zerren, den niemand dem anderen gönnt, den 
jeder für sich will, und den es als solchen gar nicht mal gibt, weil Ansichten 
den Alleinbesitz jedes einzelnen für sich darstellen, Ap.22;11.   –   Da Kläf-
fen ansteckt, wie man auch an Hunden sehen kann, ist die Gefahr unter Men-
schen seine wahre Menschlichkeit zu verlieren, übergroß und bedarf wohl 
ganz besonderer und gezielter Veranstaltungen, um sie wieder zu bannen;  
etwa der hier vorliegenden kritischen Betrachtungen, Mt.7;6, 15;26.   Schon 
der Nazarener meinte, daß es nicht recht sei das Brot den Hunden vorzuwer-
fen;  dh. himmlische Intuitionen einer menschlichen Diskussion  –  auszuset-
zen, 26;63. 

Nachdem gerade das Gespräch und die schriftliche Mitteilung einen 
Hauptbestandteil alles menschlichen Lebens ausmachen, hat es auch sonst 
eine höchste Berechtigung vor dem Beginn des grundlegenden Gesprächs  –  
erstmal kurz dessen nähere Bedingungen zu klären und die hierfür maßgebli-
chen Standpunkte zu beleuchten.   –   Es steht somit jedem frei Ansichten zu 
haben, welche er will;  Ansichten zu hören, wie er will und Ansichten zu 
äußern, welche er will.   Diese drei Dinge dürfen ihm von niemandem streitig 
gemacht werden;  und er selbst darf sie niemandem streitig machen.   Ob die 
Ansichten wahr oder falsch sind ist dabei ohne Interesse;  sie dürfen nur 
nicht mit den Tatsachen identifiziert werden.   –   In der westlichen Welt hat 
sich aus diesem Gefühl heraus darum so etwas wie ein „allgemeines Publika-
tionsrecht“ konstituiert.   Der Witz bei alledem liegt nur darin, daß „nicht 
lange danach“ auch diese Institution wieder einen Rückfall erlitt, so daß jeder 

„…auf daß dein Almosen verborgen sei;  und dein Vater, der in das Verborgene sieht, wird dir’s vergelten.“

13:  „Darum rede ich zu ihnen in Gleichnissen.   Denn mit sehenden Augen sehen sie nicht, und mit hörenden Ohren hören sie nicht;  und sie verstehen es auch nicht.“
15:  „Denn dieses Volkes Herz ist verstockt, und ihre Ohren hören übel, und ihre Augen schlummern, auf daß sie nicht etwa mit den Augen sehen und mit den Ohren hören und mit dem Herzen verstehen und sich bekehren, und ich ihnen hülfe.

„Nicht rede ich von euch allen;  ich weiß, welche ich erwählt habe.   Aber es muß die Schrift erfüllt werden (Ps. 41;10):  „Der mein Brot isset, der tritt mich mit Füßen.“

Solches habe ich zu euch in Sprüchen und Bildern geredet.   Es kommt aber die Zeit, daß ich nicht mehr in Bildern mit euch reden werde, sondern euch frei heraus verkündigen von meinem Vater.

„Wer böse ist, der sei fernerhin böse, und wer unrein ist, der sei fernerhin unrein;  aber wer fromm ist, der sei fernerhin fromm, und wer heilig ist, der sei fernerhin heilig.“

„Ihr sollt das Heilige nicht den Hunden geben, und eure Perlen sollt ihr nicht vor die Säue werfen, auf daß sie dieselben nicht zertreten mit ihren Füßen und sich wenden und euch zerreißen.

Aber er antwortete und sprach:   Es ist nicht fein, daß man den Kindern ihr Brot nehme und werfe es vor die Hunde.

„Aber Jesus schwieg stille.   Und der Hohepriester sprach zu ihm:   Ich beschwöre dich bei dem lebendigen Gott, daß du uns sagest, ob du seist der Christus, der Sohn Gottes.“



 

7 

Einzelne neuerdings meint, sie nur in seinem  –  Sinne gebrauchen oder tole-
rieren zu sollen.   –   Es ist ja durchaus möglich, wenn eine ursprüngliche 
Intoleranz in Toleranz überführt wird, daß auch von dieser nur wieder intole-
rant Gebrauch getrieben wird.   Eine wirkliche, doppelt abgesicherte Mei-
nungsfreiheit Jh.8;17 gibt es tatsächlich auf der ganzen Erde noch nicht;  
weder in den scheinbar „liberalen“,   noch in den offenbar totalitären Staaten. 

Diese spezielle Auffassung des eigenen Anschauungsgutes im allge-
meinen bringt es dann auch mit sich, daß hier genauso freizügig über seinen 
Inhalt im besonderen, wie etwa Gott, Jude, Welt, Mensch, Messias, Religion, 
Moral, Vollkommenheit, Seele, Denken, usw. verhandelt wird, wie es an-
dernorts gewiß nicht üblich ist.   –   Die ausgesprochen endgültige Unfähig-
keit des Menschen, sich einerseits frei, andererseits tolerant  –  in Denken 
und Tun zu bewegen hat zur Bildung allgemeiner, obligatorischer Konventi-
onen, Normen oder Gesetze auf beiden Gebieten geführt, die nur das Dürf-
tigste vom Menschen enthalten und dadurch jedem „gerecht zu werden“ 
versprechen, daß sie diesen vielmehr in seinem originalen Menschsein unter-
drücken, hemmen, Jh. 8;33.   –   Von all solchen Konventionen  –  haben wir 
uns darum gründlichst losgesagt, Mt.5;17, 12;8, 15;9, 23;17.   Es wäre also 
müßig zB. zu protestieren, wir seien „nicht vollkommen“,  weil wir  –  eine 
Vorstellung von Vollkommenheit haben, die kaum ein anderer Zeitgenosse 
haben wird.   Was wir als Gott bezeichnen, und wie wir es tun, weicht ganz 
gewiß von jeder  –  ähnlichen Bemühung andernorts ab, Jh.8;54,55.   –   
Unsere jüdisch christliche Geschichte ist eine solche, die für kaum  –  einen 
anderen als die „jüdisch christliche Geschichte“ gilt;  und nur dieser, die wir 
kennen, gliedern wir uns auf die Art ein, welche auch wieder nur uns als 
richtig erscheinen kann.   „Wir“,  das sind alle, welche diese Auffassung von 
der Wahrheit mit ihrem Urheber dereinst teilen werden.   –   Unser Bewußt-
sein ist unser Privatbesitz, den uns niemand  –  streitig machen soll;  unsere 
eigene Art, sich in die Wirklichkeit zu schicken.   Die Wahrheit ist ohne 
Frage nur eine einzige;  aber die Auffassungen von ihr sind nun mal recht 
viele;  und wenn auch nur eine Auffassung die wahre sein kann, ist sie als 
solche faktisch doch immer eine unter vielen. 

Dieselbe Freiheit, die wir uns hinsichtlich unserer Meinungsbildung 
vorbehalten, machen wir aber ebenso hinsichtlich unserer Meinungsäußerung 
geltend;  besonders was den Ausdruck von Begriffen und Urteilen in Worten 

Auch steht in eurem Gesetz geschrieben, daß zweier Menschen Zeugnis wahr sei.

Da antworteten sie ihm:   Wir sind Abrahams Kinder und sind niemals jemandes Knechte gewesen.   Wie sprichst du denn:   Ihr sollt frei werden?

„Ihr sollt nicht wähnen, daß ich gekommen bin, das Gesetz oder die Propheten aufzulösen;  ich bin nicht gekommen aufzulösen, sondern zu erfüllen.

Des Menschen Sohn ist ein Herr auch über den Sabbat.“

…vergeblich dienen sie mir, weil sie lehren solche Lehren, die nichts als Menschengebote sind.“

Ihr Narren und Blinden!   Was ist größer:   das Gold oder der Tempel, der das Gold heiligt?“

54:  „Jesus antwortete:   Wenn ich mich selber ehre, so ist meine Ehre nichts.   Es ist mein Vater, der mich ehrt, von welchem ihr sprecht:   Er ist unser Gott, “
55:  „…und kennet ihn nicht;  ich aber kenne ihn.   Und wenn ich wollte sagen:   Ich kenne ihn nicht,  –  so würde ich ein Lügner, gleichwie ihr seid.   Aber ich kenne ihn und halte sein Wort.“



 

8 

und Sätzen anlangt, und das folgendermaßen zu verstehen ist.   –   Der 
Mensch verwechselt regelmäßig sein Bewußtsein mit der Sprache, in der es 
sich bloß ausdrückt, so daß seiner Spontaneität und Naivität  - in Tun und 
Beobachtung -  die eigene Tatsächlichkeit des Bewußtseins praktisch ent-
geht.   Er unterscheidet darum nicht zwischen Denken und Sprechen, sondern 
bewegt sein Denken nach denselben Gesetzen, von welchen die Sprache 
beherrscht wird, nämlich der Logik oder „Folgerichtigkeit“.   –   Gilt es viel-
leicht etwas zu erklären, werden lediglich neue Ausdrücke an die Stelle der 
alten gesetzt, die ihrerseits darum genauso erklärungsbedürftig sind und also 
die Frage statt zu beantworten vielmehr verschieben.   Brilliante Redner 
jonglieren, wie der Clown im Zirkus seine Bälle und Reifen, so ihre Fremd-
wörter und Zitate auf den Lippen.   –   Das ist nun auch die Quelle der allge-
meinen Sprachverwirrung, der sog. „Mißverständnisse“;  indem man Re-
densarten jongliert und sich genau an ihren Wortlaut hält, sie aber von sei-
nem Standpunkt aus jongliert und dadurch ihren eigenen, ursprünglichen 
Sinn verfälscht, oder sei es, wie er von der „Masse“ konventionell gedeutet 
wird.   –   Aus den Mißverständnissen wieder ergeben sich alsbald Bosheiten, 
wenn man wie die Ansichten aus den Worten so auch die Absichten aus den 
Werken spontan logisch ableitet oder mit ihnen verwechselt und sie dann wie 
Fallstricke auf den Redner anwendet statt als Leitern, um in sein Inneres 
schauen zu können.   –   Die Logik macht einen Bruchteil der Intuition, 
höchstens die Hälfte derselben aus;  ihr wohnt darum auch nie mehr als deren 
halbe Überzeugungskraft inne.   Aufgrund ihrer unanschaulichen Einseitig-
keit erweckt sie immer einen hinkenden, scheuklappenhaften Eindruck.   Der 
Anzug ist nun mal kein Schneider, der Fingerabdruck kein Mörder, das Indiz 
kein Faktum und der Mensch kein Gott. 

In den viel berüchtigten Gegensatz des Inneren und Äußeren wird des-
halb von uns in elementarer Form ein Keil, ein Schwert getrieben, Lk.2;35.   
Dadurch erleben wir einmal den so aufgetriebenen Gegensatz an uns selbst;  
andermal aber auch an unserem Verhältnis zu jenen, die ihn noch nicht auf-
getrieben haben, 16;26.   –   Die den Gegensatz nicht auftreiben, erleben ihn 
ganz anders als die, welche ihn auftreiben;  denn vorhanden ist er immer.   
So sehen jene das Äußere nur als Ausdruck des Inneren und von ihm völlig 
losgelöst;  während diese dem Inneren auch ein Äußeres, wie dem Äußeren 
auch ein Inneres zuschreiben und dadurch besser den Unterschied zwischen 

„…- und auch durch deine Seele wird ein Schwert dringen -,  auf daß vieler Herzen Gedanken offenbar werden.“

„Und über das alles ist zwischen uns und euch eine große Kluft befestigt, daß, die da wollten von hier hinüberfahren zu euch, könnten nicht, und auch nicht die von dort zu uns herüber können.“



 

9 

beiden erfassen.   –   Das kann man etwa so verstehen, daß ein Mensch in 
den Spiegel schaut.   Grob unterteilt besteht der Mensch aus links und rechts, 
beide spiegelbildlich;  auch sein Spiegelbild, sein „Äußeres“  –  wiederholt 
nun links und rechts;  aber diese Wiederholung ist in ihrer Anordnung eine 
Umkehrung des Urbildes.   –   So ist die Logik eine Umkehrung der Intuiti-
on, und der Mensch eine solche Gottes;  sie macht das Denken, welches auch 
die Tiere haben, bewußt, jedoch zuerst spiegelbildlich;  die Intuition, der 
Übermensch bedient sich aber noch eines zweiten Spiegels, kraft dessen man 
erst auch noch zwischen Urbild oder Realität und Abbild oder Erscheinung 
praktisch unterscheiden lernt;  vgl. unsere Theosophie.   –   Die Logik meint 
naiv das Äußere sei ein einfaches Gleichnis des Inneren.   Die Intuition sieht 
kritisch im Äußeren ein umgedrehtes Gleichnis des Inneren.   Die Umkeh-
rung kann sich die Logik nicht vorstellen, weil ihr die innere Differenzierung 
auf beiden Seiten entgeht;  dasjenige, worauf uns Lk.2;35 und 16;26 eindeu-
tig hinweisen.   –   Während das Innere das Äußere mit umfaßt, ist das Äuße-
re als solches ohne das Innere und hat daher sich selbst nicht einmal richtig 
in der Hand, Mt.5;44;46,48, 6;1, 10;28, 13;12, 25;29.   Darin unterscheidet 
sich das Innere, wie es an sich,  –  und wie es außer sich oder „unvollkom-
men“ ist, 5;48.   –   Diese Operation kann auf alle Dinge schlechthin ange-
wandt werden;  sie ist nicht auf „Inneres und Äußeres“ beschränkt.   Sie ist 
die Methode der Intuition des Schauens, unseres Schauens und damit ein 
anderes Verfahren als die menschliche, die logische Art zu denken, Mt.13;5, 
Ap.19;10, 1;20.   Wir werden sie noch ausführlich darstellen, vgl. „Salomo 
Friedländers“ „Schöpferische Indifferenz“. 

Praktisch handelt es sich in unserem Fall um das wahre Verhältnis der 
Ansichten und Absichten eines Menschen zu dessen Worten und Werken, 
wie es ihm nicht bewußt, sondern von ihm regelmäßig verschlafen wird.   –   
Für seinen äußeren Standpunkt ist das Innere vom Äußeren abzuleiten und 
beide durchaus von einerlei Art.   Ohne das Innere kann man aber nicht ein-
mal das Äußere „kennen“;  und insofern verschläft der Mensch die ganze 
Wirklichkeit.   –   Unterhalb des Menschen, bei den Tieren spricht man von 
den Abstufungen des Bewußtseins;  oberhalb dieser Grenze ist es im selben 
Sinne richtig nunmehr von den Abstufungen der Wahrheit entsprechend zu 
handeln.   –   Darum verleugnet der Mensch zB. nicht bloß seine eigene inne-
re Gegensätzlichkeit selbst, sondern auch die naturhistorische  –  Bedeutung 

„…- und auch durch deine Seele wird ein Schwert dringen -,  auf daß vieler Herzen Gedanken offenbar werden.“

„Und über das alles ist zwischen uns und euch eine große Kluft befestigt, daß, die da wollten von hier hinüberfahren zu euch, könnten nicht, und auch nicht die von dort zu uns herüber können.“

44:  „Ich aber sage euch:   Liebet eure Feinde;  [segnet, die euch fluchen;  tut wohl denen, die euch hassen;] bittet für die, so euch [beleidigen und] verfolgen,…
46:  Denn wenn ihr liebet, die euch lieben, was werdet ihr für Lohn haben?   Tun nicht dasselbe auch die Zöllner?
48:  Darum sollt ihr vollkommen sein, gleichwie euer Vater im Himmel vollkommen ist.“

„Habt acht auf eure Frömmigkeit, daß ihr die nicht übt vor den Leuten, auf daß ihr von ihnen gesehen werdet;  ihr habt sonst keinen Lohn bei eurem Vater im Himmel.“

Und fürchtet euch nicht vor denen, die den Leib töten und die Seele nicht können töten;  fürchtet euch aber vielmehr vor dem, der Leib und Seele verderben kann in der Hölle.“

„Denn wer da hat, dem wird gegeben, daß er die Fülle habe;  wer aber nicht hat, von dem wird auch genommen, was er hat.“

„Denn wer da hat, dem wird gegeben werden, und er wird die Fülle haben;  wer aber nicht hat, dem wird auch, was er hat, genommen werden.“

Darum sollt ihr vollkommen sein, gleichwie euer Vater im Himmel vollkommen ist.“

„Etliches fiel auf das Felsige, wo es nicht viel Erde hatte, und ging bald auf, darum daß es nicht tiefe Erde hatte.

„Und ich fiel ihm zu Füßen, ihn anzubeten.   Und er sprach zu mir:   Siehe zu, tu es nicht!   Ich bin dein und deiner Brüder Mitknecht, die das Zeugnis Jesu haben.   Bete Gott an!   Das Zeugnis Jesu aber ist der Geist der Weissagung.“

„Das Geheimnis der sieben Sterne, die du gesehen hast in meiner rechten Hand, und die sieben goldenen Leuchter:   die sieben Sterne sind Engel der sieben Gemeinden, und die sieben Leuchter sind die sieben Gemeinden.“



 

10 

seiner Gegensätzlichkeit zum religiösen Typ außer sich und damit alle wie 
jede Gegensätzlichkeit und Religion in der Welt, als typischer Humanist. 

Der Mensch ist, wie alle Welt weiß, ein exoterischer, extravertierter, 
existentieller, evolutioneller Typ;  ein Vertreter des einfachen, rechtslaufen-
den Hakenkreuzes, ob er’s sich auch nicht bewußt ist;  und dadurch dem 
esoterischen, introvertierten, insistentiellen, involutiven Typ entgegengesetzt, 
Lk.20;40;  dh. undurchschaubar, schwer verständlich, wie die Tiere den 
Menschen nicht sehen, bzw. begreifen können.   –   Es lohnt sich nun gerade 
bei dieser Gelegenheit auf ein Kuriosum der sich für Menschen ausschlie-
ßenden Gegensätzlichkeit der Dinge hinzuweisen, vgl. Mt.11;17 und Hegel.   
So meinen die „Akademiker“,  die übrigens keine solche im Sinne des Be-
gründers der Akademie sind, daß man eines Tages schon noch die Religion 
werde verstehen lernen;  und erst recht, was wir heute dazu sagen, also daß 
zumindest dieser Gegensatz zwischen Religion und Heidentum schon mal 
entfallen werde.   –   Doch wie sich Akademiker und Proletarier voneinander 
absondern, nicht anders tun das ihre Ansichten auch.   Darum meinen letztere 
ganz im Gegenteil, es lägen da gewissermaßen so überaus schwierige Prob-
leme zugrunde, daß vielmehr nicht einmal zu erwarten stände, ob sich außer 
ihrem Begründer selbst noch je eine Handvoll finden werde, die ihm gleichen 
möchte.   Die Einen glauben alle,  –  die anderen glauben niemand werde von 
dieser Lehre betroffen.   –   Dessen aber nicht genug und auf ihre Einseitig-
keiten aufmerksam geworden, werden Proletarier und Akademiker, Religiöse 
und Heiden Kompromißlösungen eingehen, Mt.24;29,30, 38,39, Mk.13;24;  
es wird sich eine ungeheure Seichtheit und Verwässerung der müde ge-
kämpften Menschen, gleich der Sintflut bemächtigen, der absolute 
Wohlstand, als ob sie den Himmel auf Erden hätten, und die Sterne verblas-
sen.   Aber auch diese Kompromisse werden sämtlich von derselben Naivität 
und Einseitigkeit Zeugnis ablegen, denn es gibt auch eine Einseitigkeit der 
Mitte, eine extreme Mitte. 

„Müssen Rechenschaft ablegen am Tag des Gerichts von jedem 
nichtsnutzigen Wort, das sie geredet haben“,  Mt.12;36.   „Die Sünde gegen 
den Heiligen Geist wird nicht vergeben“,  12;32.   „Was nichts nützt wird 
weggeworfen“,  25;30.   –   Es heißt nicht, wer lügt, der sündigt;  sondern 
wer unnütz redet, sündigt.   Wer aber redet unnütz, und was heißt „unnütz“?   
Offenbar ist das unnütze Reden ein zweckentfremdetes Reden, das seinen 

„Und sie wagten ihn hinfort nicht mehr zu fragen.“

…und sprechen:  Wir haben euch aufgespielt, und ihr wolltet nicht tanzen;  wir haben euch vorgeklagt, und ihr wolltet nicht trauern.

29:  „Bald aber nach der Trübsal jener Zeit werden Sonne und Mond den Schein verlieren, und die Sterne werden vom Himmel fallen, und die Kräfte der Himmel werden ins Wanken kommen.“
30:  „Und alsdann wird erscheinen das Zeichen des Menschensohnes am Himmel.   Und alsdann werden heulen alle Geschlechter auf Erden und werden kommen sehen des Menschen Sohn in den Wolken des Himmels mit großer Kraft und Herrlichkeit.

38:  Denn wie sie waren in den Tagen vor der Sintflut  - sie aßen, sie tranken, sie freiten und ließen sich freien bis an den Tag, da Noah in die Arche hineinging;…
39:  … und sie achteten’s nicht, bis die Sintflut kam und nahm sie alle dahin -,  so wird auch sein das Kommen des Menschensohnes.“

„Aber zu der Zeit, nach dieser Trübsal, werden Sonne und Mond ihren Schein verlieren,…“



 

11 

ursprünglichen Sinn verfehlt;  das sog. „Zeittotschlagen“;  das Räsonnieren.   
–   „Wer räsonniert wird weggeworfen“.   Das ist ganz natürlich.   Denn wer 
nichts sagt, der denkt auch nichts;  und wer nichts denkt, der tut auch nichts;  
und wer nichts tut, der ist auch nichts, Jh.14;11, 15;5.   –   Mit anderen Wor-
ten, die Menschheit gabelt sich am Ende ihres Prozesses, ihrer Geschichte 
Ap.10;6 in einen Zweig, der sich nach unten hin vollendet und einen ande-
ren, der sich nach oben hin vollendet.   Die einen unterordnen sich der Welt, 
die anderen unterordnen sich die Welt. 

Und der Prozeß hängt zur einen Hälfte nur davon ab, welche Bewußt-
seinsart man hat;  ob man sinnvoll, „nützlich“ redet oder sinnlos, tautolo-
gisch schwätzt;  so als ob das Äußere nichts als eine Verdopplung, ja mit 
dem Inneren dasselbe wäre.   –   Die Sprache ist uns für das Bewußtsein 
nützlich, wie das Werkzeug für den Werkstoff, nur im umgekehrten Verhält-
nis.   Die Sprache nimmt die Gedanken in sich auf und verarbeitet sie hier;  
das Werkzeug dringt in den Werkstoff ein und verarbeitet ihn dort.   –   So 
kann mit derselben Säge Eisen, Kupfer, Zink oder Holz gesägt werden;  und 
es kann dieselbe Materie wie zB. Eisen durch Sägen, Brennen, Brechen oder 
Feilen zerlegt werden.   –   Ebenso verhalten sich uns die Worte und Sätze zu 
den Begriffen und Urteilen.   Grundsätzlich können dieselben Worte und 
Sätze einen ganz verschiedenen Sinn, wie ganz verschiedene Worte und 
Sätze eben denselben Sinn oder Inhalt haben.   –   Was hierüber entscheidet 
ist der Standpunkt, von dem aus gedacht wurde, sowie der Zusammenhang, 
in den sich Worte und Sätze jeweils gestellt finden.   Zwei Dinge, die der 
Logik ebenfalls fremd sind.   –   Wenn ich zB. Treppen steige, laufe ich ganz 
anders, als wenn ich zu ebener Erde gehe.   Ich laufe anders;  aber der Sinn 
des Laufens, nämlich sich vorwärts zu bewegen ist derselbe.   Und im Was-
ser laufe ich, aber gehe nicht;  dennoch bewege ich mich voran:   mittels 
Schwimmen. 

Man ist der einfach lächerlichen Meinung, daß immer  –  derselbe 
Ausdruck für denselben Begriff, und immer derselbe Satz für dasselbe Urteil 
verwendet werden „müßten“.   „Was ich schwarz auf weiß kann haben, darf 
ich getrost nach Hause tragen“.   Denn der Unterschied des Bewußtseins soll 
sich in der Sprache wiederholen.   –   Und er wiederholt sich auch:   nur eben 
in seinem vollen  –  Umfang.   Wer nicht denken kann, der kann sich auch 
nicht aussprechen.   Man beklagt sich über die „Armseligkeit der menschli-

„Glaubet mir, daß ich im Vater und der Vater in mir ist;  wo nicht, so glaubet mir doch um der Werke willen.

Ich bin der Weinstock, ihr seid die Reben.   Wer in mir bleibt und ich in ihm, der bringt viel Frucht;  denn ohne mich könnt ihr nichts tun.

„…und schwur bei dem, der da lebt von Ewigkeit zu Ewigkeit, der den Himmel geschaffen hat und was darinnen ist, und die Erde und was darinnen ist, und das Meer und was darinnen ist, daß hinfort keine Zeit mehr sein soll.“



 

12 

chen Sprache“,  wo doch nur eine Armseligkeit des menschlichen Bewußt-
seins zu beklagen ist.   Der Mensch hält sich wohl für gescheit;  aber wer 
sagt denn, daß es nicht noch eine viel größere Gescheitheit geben mag?   –   
Man hört immerwieder sagen, sie „wüßten“ schon, was sie sagen wollten;  
sie könnten sich nur nicht so geschickt ausdrücken:   Ihnen fehle nur  –  die 
Geschicklichkeit einer adäquaten Formulierung.   Was für Unsinn das ist, hat 
bereits Hegel gerügt.   Wann immer ich eine klare Vorstellung habe, ist es 
mir auch ein leichtes diese in beliebiger Weise auszudrücken, Mt.6;33.   –   
Eine ähnliche Verlogenheit begegnet uns, wenn jemand behauptet, er möchte 
wohl gern, er könne nur eben nicht;  der „Wille“ sei durchaus vorhanden.   
Dieser Typ bildet sich eben nur ein zu wollen und glaubt seiner Einbildung, 
Mt.8;9,10,27,29.   Wer an die Einbildung glaubt, der wird auch durch die 
Einbildung umkommen. 

Bereits die vorhandenen Worte  - siehe Lexikon -  bestehen sämtlich 
aus den 32 Buchstaben unseres „Alphabetes“.   Daraus lassen sich aber noch 
weit mehr Sätze bilden.   Und aus diesen Sätzen endlich ist es möglich eine 
schier unbegrenzte Fülle von Satzverbindungen, sog. Gespräche oder Dialo-
ge herzustellen.   –   Wir vertreten allen Ernstes die Meinung, daß man weder 
buchstabiere, noch „Ton gebe“,  noch in Synkopen quake wie ein Frosch 
oder Computer sondern zusammenhangsvoll spreche.   Die das nicht  –  
glauben, können darum auch wohl nur bis drei zählen.   Wer nicht zu denken 
weiß, versteht ebenso wenig zu sprechen.   –   Wirklich lassen sich zumindest 
mit dem deutschen Wortschatz mühelos  –  auch die differenzilsten esoteri-
schen Einsichten in ganz einmaliger Weise zu Wort und Papier bringen.   
Man bedenke doch nur, was wir bisher schon  –  auseinandergelegt, unter-
schieden und bestimmt haben, wie es sich in keinem anderen Buch wieder-
holt.   Ähnlich war man einmal der Ansicht, daß es keinen Raumflug geben 
werde. 

So das Urteil, „der Mensch ist eine Maschine“,  oder „der Mensch ist 
keine Maschine“.   Weit entfernt davon hierin „zwei verschiedene Urteile“ zu 
sehen, können sie vielmehr ganz dasselbe zum Ausdruck bringen;  es fragt 
sich vor allem, welcher Mensch und was für eine Maschine gemeint sind.   –   
Bedeutet „maschinell“ einseitig, ist der Mensch eine Maschine;  bedeutet 
„maschinell“ jedoch planmäßig, ist der Übermensch eine Maschine.   Denn 
was einseitig ist, braucht nicht planmäßig zu funktionieren, und was planmä-

Trachtet am ersten nach dem Reich Gottes und nach seiner Gerechtigkeit, so wird euch solches alles zufallen.

9:  „Denn auch ich bin ein Mensch, der Obrigkeit untertan, und habe unter mir Kriegsknechte;  und wenn ich sage zu einem:   Gehe hin!  so geht er;  und zum andern:  Komm her!  so kommt er;  und zu meinem Knecht:   Tu das!  so tut er’s.
10:  Da das Jesus hörte, verwunderte er sich und sprach zu denen, die ihm nachfolgten:   Wahrlich, ich sage euch:   Solchen Glauben habe ich in Israel bei keinem gefunden!
27:  „Die Menschen aber verwunderten sich und sprachen:   Was ist das für ein Mann, daß ihm Wind und Meer gehorsam sind?“
29:  „Und siehe, sie schrieen und sprachen:   Was willst du von uns, du Sohn Gottes?   Bist du hergekommen, um uns zu quälen, ehe denn es Zeit ist?“



 

13 

ßig funktioniert, braucht nicht einseitig zu sein.   –   Die Modifizierung ist 
diesen Urteilen noch nicht beigegeben;  denn wozu, sie ergibt sich aus dem 
Zusammenhang für jeden, der kein Narr ist sondern Augen im Kopf hat, 
Mt.23;17.   Wem es aber auf die Kürze ankommt, der sollte auch aufs Wort 
verzichten und vielmehr seine Urteile nach Nummern katalogisieren.   Aber 
auch die Modifizierung selbst unterliegt noch wieder einer Bestimmung 
durch den Zusammenhang, in den sie sich ihrerseits gestellt findet, und der 
ihren Sinn geradezu aufheben kann.   –   Es ist ebenso richtig zu urteilen, 
„Maschine sein ist Übel“,  wie „Maschine sein ist gut“.   Denn übel ist auf 
jeden Fall die einseitig arbeitende Maschine, Mt.5;48.   Gut jedoch ist es, 
sich immer in direkter Übereinstimmung mit dem zu verhalten, was oder wie 
man wesentlich ist, mit seinem „Plan“,  genau wie die Maschine, Jh.5;19, 
Mt.12;33. 

Diese grundlegende Erklärung, jeder kann nur seine privaten Ansich-
ten aussprechen, und jeder spricht sie nur auf die den jeweiligen Umständen 
gemäße Weise aus, Jh.15;9, wird hier mit vollem Bedacht vor der Behand-
lung unseres Themas selbst abgegeben, um so zu ersparen in jedem Fall 
erneut denselben Hinweis anzubringen.   –   Es sei überdies noch darauf 
aufmerksam gemacht, daß der Mensch in einer bestimmten Hinsicht von 
einer Vergeßlichkeit heimgesucht wird, von der er sich keine Vorstellung 
machen kann, und die gerade hier bewirken wird, daß ihm solche Hinweise 
im Handumdrehen wieder verlorengehen, wenn plötzlich nur noch das jewei-
lige Interessensobjekt selbst seinen Bewußtseinsraum erfüllt. 

Darüberhinaus kommt es vor, daß unrichtige Ausdrücke Verwendung 
finden, weil sie besser ins Ohr eingehen, um auf eine Nebenbedeutung hin-
zuweisen, aus Gründen des Zynismus’,  der Agitation, weil der passende 
Ausdruck fehlt, um auf den ursprünglichen Sinn zurückzulenken ua. .   Wir 
sind keine menschlichen Wissenschaftler, ernsten Forscher, strengen Syste-
matiker oder konventionellen Rhetoriker, sondern schätzen immerwieder die 
Gemütlichkeit. 

Ihr Narren und Blinden!   Was ist größer:   das Gold oder der Tempel, der das Gold heiligt?“

Darum sollt ihr vollkommen sein, gleichwie euer Vater im Himmel vollkommen ist.“

Da antwortete Jesus und sprach zu ihnen:   Wahrlich, wahrlich, ich sage euch:   Der Sohn kann nichts von sich selber tun, sondern nur was er sieht den Vater tun;  und was dieser tut, das tut gleicherweise auch der Sohn.

„Setzet entweder einen guten Baum, so wird die Frucht gut;  oder setzet einen faulen Baum, so wird die Frucht faul.   Denn an der Frucht erkennt man den Baum.“

Gleichwie mich mein Vater liebt, so liebe ich euch auch. Bleibet in meiner Liebe!


