
 

 

Haben Sie schon mal „den Mond gesehen“? 

Die menschliche Organisation ist in allem ganz genauso beschaffen 
wie die tierische.  Das sieht man nicht nur auf den ersten Blick, denn Pflan-
zen oder Steine sind wir nicht, sondern das ist auch von der Wissenschaft 
haarklein festgestellt worden, siehe auch Goethe.   –   Daß wir uns dennoch 
so sehr von den Tieren verschieden fühlen, rein dem inneren Gefühl nach 
und auch viel mächtiger sind, muß die Ungewißheit aufkommen lassen, ob es 
nicht überhaupt noch höhere Naturwesen sollte geben können, die noch 
mächtiger als Menschen sind, sich innerlich noch mehr gegen die Tiere, und 
vor allem also auch gegen Menschen verschieden empfinden, rein dem Ge-
fühl nach, in denen also entweder gar keine Persönlichkeit mehr, oder aber 
dann eine ganz andere Persönlichkeitsart gegenwärtig ist, um diesen Gedan-
ken zunächst noch offenzulassen.   –   Eine solche Überlegung muß unbe-
dingt als Zeichen von Wachsamkeit gedeutet werden, und die Ungewißheit 
einer völlig sicheren Antwort darauf weist eigentlich schon mehr auf Über-
menschliches, denn von einer Kette muß ja das letzte Glied unbedingt immer 
und ohne besondere Schwierigkeiten von seiner Endgültigkeit wissen.   Hin-
zu kommt, daß die Menschheit noch im status nascendi liegt, denn die Hypo-
these von einer „ewigen Evolution“ im menschlichen Bereich gegenüber den 
anderen Naturreichen, welche abgeschlossen sind, steht auf recht krummen 
und wackligen Beinen, umso mehr, da sie erst 100 Jahre alt ist, was wohl zu 
beachten wäre. 

Unnötig zu betonen, daß eine übermenschliche Mutation nicht in der-
selben Beziehung mächtiger sein würde als der Mensch;  dann würde sie ja 
nur auf einer Steigerung des Menschlichen beruhen und diesem also durch 
Schulung, Zuchtwahl usw. jederzeit erreichbar sein.   Auch ein Mensch ist ja 
den Tieren nicht überlegen durch schärfere Sinne, kräftigere Glieder usw.,  
sondern durch seine für das Tierreich völlig neu aufgekommene Methode, 
„Materie gegen Materie auszuspielen“.   –   Bis hierher mag wohl niemand 
gegen diese Überlegungen etwas einzuwenden haben.   Jetzt wird es aber 
langsam gefährlicher, und es muß um besondere Aufmerksamkeit für das 
Folgende gebeten werden. 

Die Tiere als solche haben weder Denken noch Gedanken, sonst hätten 
sie auch Sprache, Naturverständnis und Naturbeherrschung.   Die Tiere leben 



 

2 

daher nur in Sinneseindrücken, noch dazu ohne zu wissen, daß es sich hierbei 
um „Sinneseindrücke“ handelt, statt um „objektive Tatsachen“.   Den Unter-
schied machen sie auch noch nicht.   Worinnen jene leben, das bezeichnen 
nur eben die Menschen als „seelische Erlebnisse“,  zB. Hunger, Durst, Tem-
peratur, Druck, Farben wie gelb, blau, grün, rot und Töne wie grunzen, bel-
len, pfeifen und schmettern.   Die Tiere haben keine Gedanken, und deshalb 
wissen sie nicht, was solche Dinge sind, die auch dann bestehen, wenn nie-
mand sie wahrnimmt, wenn alle schlafen, zB. Erde, Himmel, Bäume, Tiere, 
Menschen, Materie, Seele, Ursache, Wirkung, Werkzeuge wie Hammer und 
Zange, Häuser und Städte, oder eben „Wirklichkeit“ schlechthin.   Diese 
ganze Welt ist den Tieren noch vollkommen unoffenbar;  man könnte mei-
nen, wie den Menschen eine Geisterwelt oder eben die Wahrheit.   Das klingt 
phantastisch, ist aber doch wohl so. 

Naturbeherrschung beruht ja im wesentlichen darauf, die Ideen eines 
Zusammenhanges von Ursache und Wirkung zu konstatieren.   Danach ließe 
sich feststellen, daß die Tiere immer nur auf die Ergebnisse achten, während 
die Menschen auch auf die vorausgehenden Ursachen.   Um etwas als „Ursa-
che“ anzusehen, muß man von seinem Sosein abstrahieren, dh. Gedanken 
bilden.   Die Tiere jedoch haben sich ganz dem jeweiligen Sosein der Dinge 
überlassen, leben darum gedankenlos, von Augenblick zu Augenblick. 

Man bedenke, daß dieses kleinwinzige Moment von Ursache und Wir-
kung auch gleich eine ganze „Menschheit“ auf den Plan befördert hat.   Dann 
wird man verstehen können, welche Macht vielleicht in einem anderen Mo-
ment liegen möchte, das noch völlig offensteht, sich noch keineswegs aktua-
lisiert hat, gleichsam der zweite Baum im Paradies nämlich.   –   Mit der 
Naturkausalität ist schließlich noch längst nicht „alles gewonnen“;  sie dient 
ja lediglich den leiblichen Erfordernissen;  ich möchte hier noch nicht einmal 
von Bedürfnissen sprechen, weil der Gedanke über die Bedürfnisse aufs 
Leibliche ebenso übergreift, wie durch die Sinne aufs Weltliche, und das ist 
beiderseits noch kein Seelisches.   –   Sondern es gibt noch Impulse, außer 
den Ursachen;  und diese Impulse erst veranlassen, daß jemand mit Ursachen 
und Wirkungen überhaupt „umgeht“.   Das Gebiet der „Impulse“ liegt aber 
vollkommen brach;  es wird absolut ignoriert, von den Menschen.   Für die 
Menschen gibt es überhaupt keine innerlichen Impulse, sondern nur eine 
Mechanisierung des Seelenlebens von außen her.   Seele gilt so gut wie 



 

3 

nichts;  obgleich sie der Impulsgeber zu allem ist.   So leben die Menschen 
sich selbst zuwider.   Ein Mensch, der die „Lebensimpulse“ nicht berechnet, 
verhält sich zu dem, der sie berechnet, genauso wie jemand, der die „Natur-
ursachen“ nicht berechnet zu dem, der es mehr oder minder tut.   Man kann 
deshalb von geweckten und ungeweckten Persönlichkeiten sprechen.   Eine 
ungeweckte Persönlichkeit ist jedoch praktisch gar keine solche, nur eine 
Scheinpersönlichkeit.   Da Persönlichkeit aber Macht und Leben bedeutet, so 
muß ins Auge gefaßt werden, daß dieser Unterschied womöglich schon aus-
reicht, um von einem völlig neuartigen Naturreich zu sprechen, sofern näm-
lich jemand imstande ist, einer Wahrheit wider das eigene Gefühl zuzustim-
men, in einem Anflug von höherer Sachlichkeit, vielleicht, oder weil es für 
ihn gerade ein Sonntag ist. 

Ich gebe hier gleich ein verblüffendes Beispiel aus der unendlichen  –  
Fülle höherer Naturauffassung.   Also daß man Tische und Stühle nicht se-
hen, einen Sturm nicht heulen und die Lerche nicht singen hören kann, ist ja 
noch eine der törichtesten Einsichten überhaupt.   Sondern höre ich Lerchen-
gesang, dann schließe ich auf logischem Wege daraus, es müsse sich mir 
auch irgendwo das Bild einer Lerche zeigen können.   Habe ich dieses Bild 
gefunden, so schließe ich logisch auch auf das reale Dasein einer Lerche 
dortselbst.   –   Es kann sich jedoch auch um eine Täuschung handeln, wie 
zB. auf der Filmleinwand, beim Träumen oder bei einer Fata Morgana.   Also 
„sehen“ kann man die Lerche nicht, sondern nur erschließen;  sonst wüßten 
auch Tiere von solchen Lerchen, denn sie haben Augen;  und wenn das, 
würden sie sie gegen andere unterscheiden;  dann hätten sie Denken, hätten 
sie Sprache, hätten sie Naturbeherrschung,  –  wären sie Menschen.   Nein, 
das geht dann wohl doch zu weit. 

Jetzt kommt aber erst der Clou von alledem.   In meinen Sehraum, in 
mein Blickfeld hinein verkünden sich auf optische Weise transzendentale 
Existenzen, ähnlich, wie durch den Briefträger mir Kunde von guten Freun-
den aus der Welt zuteil wird;  dazu gehört auch der „eigene“ Leib.   Leib und 
Welt sind optisch genommen Teile eines ganzheitlichen Blickfeldes;  „dies 
ist mein Leib“,  und „jenes ist meine Umwelt“.   –   Diese Worte sind histo-
risch;  sie wurden schon einmal bei der Taufe Jesu gesprochen und bezeich-
nen eine ganz bestimmte Stufe des „Initiationsprogrammes“.   Es gibt nicht 
gerade sehr viele, die hierüber eingehend „Bescheid“ wissen;  so wird aber 



 

4 

buchstäblich eine höhere Weltanschauung (Taube, Geist, Himmel) „gebo-
ren“,  als es die menschliche ist;  man macht damit eben den Anfang.   –   
Johannes „taufte“ mit Wasser aus dem Ursachenstrom, Jesus mit der feurigen 
Lebensgewalt aus den Seelenimpulsen, worauf sich auch die Vision von 
Thors Hammer sowie das Märchen vom Igel und Hasen beziehen:   „Ich bin 
gekommen, ein Feuer zu entfachen, und was wäre mir lieber, als daß es 
schon brennen wollte.“ 

Der Leib wird also zum Teil meines Sehraumes, wird insofern Au-
ßenwelt, einerseits.   Andererseits werden die Dinge der Außenwelt, zB. eine 
Türklinke, sofern ich sie sehe, zu Teilen meines eigenen seelischen Blickfel-
des, zu Teilen meiner Seele.   Dann sind sie nicht mehr Bestandteile der 
Außenwelt, sondern meines Seelenlebens, genau wie Lust und Leid.   –   
Wenn also ein Mensch vermeint, „er“ sei hier dieser Leib, und er „sehe“ dort 
zB. ein Radiogerät, dann ist das nicht nur vollkommen unrichtig, es ist prak-
tisch genommen direkt blödsinnig, wie ohne Wissen und Verstand gespro-
chen.   –   Denn „soweit“ ich auch immer „sehen“ wollte, bis an den Hori-
zont,  –  ich sehe immer nur in meine eigene Seele hinein;  denn was ich 
sehe, das ist seelisch, und zwar ist es meine eigene Seele;  wessen sollte es 
sonst wohl sein?   Man stelle sich also vor, dort hinten, wo die Menschen 
„einen Berg“ zu „sehen“ glauben, da ist zunächst nur eine Ausbuchtung, 
möchte man sagen, ihres astralischen Leibes, der ihnen stets gegenwärtig ist, 
gar nicht fern wie im Traum;  Kinder greifen sogar nach dem Mond;  im 
Traum werden wochenlange Reisen in wenigen Sekunden erlebt.   Wahr-
nehmungen kommen nicht auf „mich“ zugeflogen wie Messer und Gabel, 
denn ich bin nicht der Leib, sondern sie „steigen und fallen“ in meiner Seele;  
Jesus:   „und seitdem verkehrten die Geister Gottes mit ihm im Auf- und 
Niedersteigen“,  nämlich seit der Taufe.   Man „sieht“ daher nicht seine 
„Umwelt“,  sondern nur sich selbst;  die Umwelt wird vorerst rein „gedank-
lich erschlossen“;  „von der Welt“ ist noch nie etwas gesehen, gehört oder 
sonstwie „erlebt“ worden;  die Welt ist in keiner Weise Bestandteil unserer 
Seele;  dann bliebe ja nichts Seelisches für uns noch übrig;  da wäre ja alles 
Denken dann vollkommen überflüssig.   –   Ja, nach der Wissenschaft zu 
urteilen lägen die optischen Wahrnehmungen sogar im Gehirn drinnen;  also 
daß auch umgekehrt alles, was ich jenseits ihrer als Wirklichkeit annehme, 
als Tisch, als Stuhl, Menschen und Umgebung, gar nicht dort liegt, wie ich 



 

5 

bisher glaubte, sondern, man höre und staune, wenn ich eine Tür betrachte, 
so findet diese Betrachtung wie auf einem Fernsehschirm im Kopfe statt, dh. 
innerhalb dessen, was nur einen Teil von dem Bereich ausmacht, unter des-
sen Objekten meine Augen gleichsam spazierengehen.   Während der 
„Dümmling“ meint, daß sein Schauen identisch sei mit dem Raum, worinnen 
die gesehenen Objekte einschließlich des eigenen Kopfes liegen, liegt der 
Sehraum in Wahrheit im tiefsten Innern des Gehirns verborgen und dort 
„hinten“,  wo die Tür sein soll, „die ich sehe“,  ja, da ist in Wahrheit Grips, 
Gehirnrinde.   Könnte jemand wirklich „dort hinfassen“,  nun, er hätte Grips 
in der Hand, Gehirnwindungen, das Schädeldach usw.,  Eingeweide.   Der 
Mechaniker wäre in Wahrheit ein Chirurg.   Dort, wo meine Jacke hängt, wo 
ich sie auf dem Bügel sehe, dort ist in Wahrheit Gehirn, mein eigenes Ge-
hirn;  dort im Schrank arbeiten meine Gedanken, nicht hier „irgendwo“. 

Nur ein unbeschreiblich winziger Moment andersartiger Weltanschau-
ung ist damit wiedergegeben worden.   Dazu gehört dann im ganzen ferner 
eine ebenso merkwürdig orientierte Lebenskunst, und alles das würde eine 
Mutation gebären, von deren bloßer Möglichkeit der Normalverbraucher 
auch nicht die leiseste Ahnung hat.   Es mag aber manchen Höhergesonnenen 
beruhigen, daß sich doch schon seit langem eine Gruppierung von Berlinern 
konstituierte, welche in dieser Art alles Menschliche gründlich überwunden 
hat und nicht etwa, als ob das noch einer fernen utopischen Zukunft angehör-
te.   Nicht, als ob dieses Kolleg etwas gegen die Menschen hätte;  es hat auch 
nichts gegen die Affen, gegen Ochsen und Pferde;  sondern weil es etwas für 
das Übermenschliche empfindet und noch nicht einmal aus rein ethischen 
Interessen heraus, denn über Sinn oder Unsinn so mancher „Ethik“ ließe sich 
viel streiten, zB. Ethik als „Diktatur des großen Unbekannten“.   Ist der ande-
re mein und ich sein „Nächster“,  dann ist ja doch nur wieder ein jeder er 
selbst wie zuvor;  es müßte noch eine Ethik der Ethiker wiederum geben und 
so ins Endlose. 


