
 

 

Herzmenschen und Hirnmenschen. 

Es ist in der Welt immer so, daß etwas von irgendwo ausgeht, und von 
gegenüber dorthin wieder zurückgeht.   So geht das Weltraumlicht von den 
Sonnen aus, kehrt von ihren Trabanten in sie wieder zurück.   In jedem Or-
ganismus geht gleichfalls der Lebensstrom vom Herzen aus, kehrt vom Ge-
hirn dorthin wieder zurück.   Die Nervenbildung liegt histologisch hinter der 
Blutbahnbildung, wie die Form eine Folge des Daseins von Substanz ist.   In 
diesem Sinne ist sogar der Organismus eine Folge des Kosmos’ und Rück-
kehr zu demselben.   Daß es immer nur einen Kosmos, aber viele Organis-
men gibt, zB. die Menschheit unter der Sonne, liegt einfach daran, daß eine 
Rückkehr immer von der Vielheit her, ein Ausgang immer aus der Einheit 
heraus erfolgt.   Unter Berücksichtigung dieser Beobachtungstatsache läßt 
sich die absolute Einheit und Ganzheit jedes „kosmischen Gefüges“ erken-
nen.   Solch eine Beobachtung kann freilich nur von einem versierten Herz-
menschen angestellt werden.   Nur der Herzmensch sieht den ganzen Vor-
gang.   Der Hirnmensch liegt ja bereits in der Vielheit.   Was ergibt sich als 
Konsequenz für die Weltanschauung zweier solcher verschiedener Stand-
punkte?   Eine genaue Umkehrung des Verhältnisses der Einheit zur Vielheit 
natürlich.   Mose sagte, der Mensch sei ein Bild Gottes;  aber da Gott im 
Range der Einmaligkeit stünde, so könnte sein Bild nicht auch wiederum 
einmalig sein, es ist also vielfältig, kreatürlich, Schöpfung, Werk;  darum 
sollte nun, weil ja bereits der Mensch das Bild Gottes ist, nicht noch ein 
weiteres Bild von Gott geschaffen werden.   Es gibt soz. nur „eine Art von 
Wahrheit“,  nur ein zutreffendes Bild.   Und wenn Gott Persönlichkeit hat, so 
können die Menschen nicht auch Persönlichkeit haben, desgleichen umge-
kehrt. 

Daß dies als ein „Geheimnis“ empfunden wird, wie Jesus sich aus-
drückt, da er seinerzeit nur durch Gleichnisse auf das Volk eine tiefgehende 
Wirkung auszuüben vermochte, liegt am Hirnmenschen.   Dieser empfindet 
„sich selbst“ als Persönlichkeit, da kann alles andere nur noch als Bild für ihn 
infrage kommen.   Und zwar empfindet er sich als vereinzelt.   Persönlichkeit 
unter vielen anderen.   Deshalb wird die Aufforderung, sich kein zweites Bild 
von Gott zu machen, durch eine weitere ergänzt, durch die Selbstlosigkeit 



 

2 

Gott gegenüber;  man möge ihn regieren lassen, seinen Willen tun, sich 
selbst vollkommen ausschalten. 

Auch diese Ergänzungsklausel ist jedoch immer noch unklar und sogar 
unwahr, weil unvollständig, daher in die Irre führend, ausgesprochen „intel-
lektuell“ mißverständlich, denn um sich selbstlos verhalten zu können, muß 
„man“  –  ja ein Selbst behaupten oder haben und jeweils einem anderen, 
wenn auch willfährig gegenüberstellen:   „ich diene Gott“.   Das ist nicht 
genug;  darin offenbart sich noch immer ein raffiniert verborgener Egoismus 
oder Pluralismus, eine verstockte, harte Opposition wider die Alleinigkeit 
Gottes. 

Es ist nämlich von höherer Warte besehen erstaunlich, wie leicht, wie 
schnell sich noch immer jemand bereitfindet, einen Gott als Urheber der 
Welt und der Menschen „anzuerkennen“.   Als Urheber liegt er doch in einer 
für die Gegenwart unschaubaren Ferne, oder auch droben am Himmel ir-
gendwo.   Also man ist bereit, den Gott in sich hereingelangen zu lassen als 
ein Bild, eine Vorstellung, welcher Anerkennung gezollt wird, der man sogar 
auch rein intellektuell dient, jawohl.   Was aber aus dem Menschen hinaus-
geht, das alles ist soz. der Satan, das alles ist nicht mehr Gott, das ist mensch-
lich, und „menschlich“ ist eben insofern teuflisch, antigöttlich. 

Das heißt, niemand steigt zum Himmel auf, der nicht vom Himmel he-
rabgekommen ist.   Oder auch, ich bin das A und das O.   Oder, Vater und 
Sohn sind derselbe;  es gibt also nur einen, nicht viele Söhne.   Niemand hat 
jemals Gott gesehen außer dem Sohn;  das leuchtet ein, weil „Vater und 
Sohn“ derselbe sind, wie die beiden Seiten im Selbstbezug einer Persönlich-
keit.   Der „Gott“ Moses ist überhaupt nichts weiter als das Ich der Men-
schen.   Es gibt eben nicht viele, sondern nur ein einziges Ich.   Das ist stilis-
tisch nur schwer formulierbar und daher leicht mißzuverstehen.   „Und wem 
es der Sohn offenbaren wird“ ist solch eine Formulierung;  gemeint ist das 
Erwecken der wahren Gottesschau „in jedem“;  nicht nur Gott schauen, son-
dern auch:   Gott schauen lassen.   Der Hirnmensch reicht, als halbe Portion 
nur bis dahin, daß Gott wenigstens geschaut wird, von „irgendjemanden“…   
Die Wahrheit aber ist, daß Gott auch von sich selbst geschaut wird, selber 
der Schauende ist;  eine simple, nur vielleicht relativ unbequeme Konse-
quenz, welche direkt und auf dem Fuße jener ersten „Anerkennung“ Gottes 



 

3 

folgt.   Sich zur Hälfte „aufgeben“ ist garnichts;  sich ganz fahrenlassen ist 
alles.   Aber es sollte sich niemand „dazu zwingen“;  es ist ein Privileg hierzu 
Veranlagter mit spezifischer Neigung:   „auserwählt und berufen“.   Und 
natürlich ergibt sich ein gigantisches System zahlloser Einzelwahrheiten aus 
dieser Grundlage. 

Mose, Gott hat die Welt geschaffen.   Jesus, der Sohn ist es, der Gott 
schaut.   Wir heute, Gott schaut sich selbst.   –   Einer von Myriaden von 
Gedankenfehlern besteht zB. darin, Gott zwar nicht körperlich, aber bei vol-
lem Bewußtsein vorzustellen.   Jeder einzelne solcher Myriaden kleinwinzi-
ger Denkfehler kann unbewußt zum entscheidenden Hindernis gegen eine 
Anerkennung der vollen Wahrheit, Gott  - alles in allem -  werden.   Ein 
Bewußtsein ist nicht nur erst dann aktuell, wenn etwas geschaffen, sondern 
man stellt sich so auch ganz simpel Gott nach dem Bilde und Unvermögen 
kleiner Menschenexistenzen inmitten der Welt vor, was ja geradezu lächer-
lich anmutet.   Die „halbe Portion“:   Gott ohne Körper, ja;  ohne Bewußt-
sein, niemals.   Gott ist soz. reine Weisheit und hat garnicht nötig, auf sein 
Tun auch noch aufzupassen;  es kann garnicht anders als gut werden, unmög-
lich.   Mose:   und nachdem Gott die Welt geschaffen hatte, besah er sich 
danach was er alles gemacht hatte und wurde nunmehr der Überzeugung, es 
sei durchaus gut geworden.   In der Genesis macht sich ein gewisser Ana-
chronismus bemerkbar, welcher aus der Schwierigkeit einer Übertragung 
ideellen Denkens in vorstellungsmäßiges Denken resultiert.   Tatsache ist 
nämlich, daß dieses Anschauen seines Werkes durch den Menschen erfolgte, 
wie die Betrachtung einer Marke durch die Lupe, eben, da Anschauung und 
Mensch beide am Ende der Schöpfung gelegen sind.   Die Lupe hat weder 
Leben noch Selbstbewußtsein als solche.   Der Hirnmensch aber macht aus 
der bloßen Schau eine reale Existenz,  und aus der realen Existenz eine bloße 
Schau;  er ist der eigentliche „Mensch“ und als solcher in letzter Konsequenz 
Antigott:   Satan, ganz einfach. 

Wer eine umfassende, letztgültige, alles einschließende Initiation in 
diese Geheimnisse wünscht, wende sich bitte an den Verlag um Weiterlei-
tung der Zuschriften.   „Dies ist das moderne Testament in meinem Blute“. 


