
 

 

L E I D 

Alle persönlichen Schwierigkeiten, mit denen ein Mensch im Leben so 
zu kämpfen hat, alles nur mögliche Übel und alles denkbare Leid nehmen 
geradezu spontan ihr Ende in dem Moment, wo der Mensch sich selbst auf-
gibt und als einzelne Persönlichkeit nicht mehr vorhanden ist, ansieht oder 
behauptet;  denn Übel und Leid in jeder Richtung haben ihre Wurzel in der 
Vergänglichkeit alles Begrenzten, so auch des Menschen zB. in Form von 
Beraubung, Verletzung oder Vernichtung seiner Organe, seiner Sinne, seines 
Bewegungsvermögens, seines Besitzes, seines Lebens, seines Glückes usw.;  
hat sich der Mensch aber aufgegeben, ist er einfach nicht mehr da als Persön-
lichkeit, dann trifft diese Persönlichkeit auch nicht mehr, was ihren Leib 
jemals betrifft, und da im menschlichen Bewußtsein wie in der Natur immer 
Menschen und Welt zugleich zugegen sind, so ist das, was die Aufhebung 
der Persönlichkeit überlebt und das Leben in ihrem Körper auf persönliche 
Art fortführt nunmehr die Welt nebst dem hinter ihr gelegenen ewig gleich-
förmigen und unaffizierbaren Einen.   Die Welt dient dazu den Menschen zu 
erzeugen, von dessen Leib und Selbstbewußtsein das ewig Eine Besitz er-
greift, nicht anders als der Mensch von Papier und Bleistift Besitz ergreift. 

Im Sinne dieser rein monistischen Auffassung ist es nichts als Egois-
mus, wenn der Mensch sich als einzelne Persönlichkeit und sein Leben in 
irgendeiner Weise für wichtig oder bedeutsam zu halten vermag, dh. sich 
eben überhaupt als einen Einzelnen, bzw. im einzelnen als ein Ganzes emp-
findet.   Altruismus ist sogar dasselbe wie Egoismus, weil dadurch der E-
goismus der anderen statt des eigenen gefördert wird.   Die dem Egoismus 
wirklich entgegengesetzte Lebensweise ist eine heroische und würde am 
passendsten als Heroismus bezeichnet;  seine monistische Weltanschauung 
ist zugleich die mangels Anschauungsmaterials am schwierigsten von allen 
nur erdenklichen Weltanschauungen zu begreifende;  diese Schwierigkeit 
beginnt schon mit dem Streit, ob der Urgrund allgemein oder individuell 
angenommen werden soll und endet in seiner Gegenüberstellung vor das 
menschliche Selbstbewußtsein und die menschliche Selbstbehauptung, die 
aber doch mit einer gewissen Leichtigkeit schließlich behoben werden kann, 
denn so man’s weiß, ist alles sehr einfach. 



 

2 

Wir unterscheiden bekanntlich zwei Arten von Seelengefügen, deren 
eine Art in Erlebnissen wie Hunger, Durst, Kälte und Schmerz zuhause ist, 
während die andere in Gefühlen wie Glück und Trauer, Glaube und Furcht, 
Liebe und Zorn, Scherz und Ernst.   Jene erste Art beseelt den speziellen 
Leib, die zweite Art die ganze Welt;  diese Unterscheidung ist ausschlagge-
bend für den Monismus.   So zB. sind Kinder, so es sie noch gibt, voller 
Glauben, Glück und Liebe, sie scherzen und nehmen des Lebens Schattensei-
ten noch nicht ernst, über den schwarzen Mann lachen sie höchstens, an die 
böse Absicht können sie einfach nicht glauben, es sei denn, sie stehen unter 
einem suggestiv verderblichen Zwang, und die herbsten Entbehrungen wie 
Kälte, Hunger, Mißgeschick, Anstrengung, Krankheit oder Schmerz nehmen 
sie tapfer und einsichtsvoll mit ihrem alles verzeihenden, seligen Kinderlä-
cheln hin oder spüren sie überhaupt nicht bei all ihrer Verspieltheit, während 
die Erwachsenen das, was ausgesprochen Charakter ist, als ein Mangel an 
Routine oder Erfahrung bezeichnen, als ein gewisses Maß von Dummheit 
und schon wegen einer Fliege, wegen eines Luftzuges oder eines Regentrop-
fens wutschnaubend und entrüstet aus der Haut zu fahren pflegen, dh. sofern 
sie eben in aller Konsequenz auch schon wirklich Erwachsene sind und sich 
nichts Kindliches mehr bewahrt haben. 

Das sind also praktische Erfahrungen, die uns darüber belehren, daß 
das Glück als Gefühl nicht vom Leib und dessen Seele abhängt sondern von 
der Welt und der Seele der Welt.   Diese Weltseele ist dem Menschen von 
Natur aus angeboren;  er verliert sie aber, sobald das Selbstbewußtsein im 
Leibe erwacht.   Von nun an gilt der Dualismus für den Menschen, der ihn 
das Selbstbewußtsein der Natur gegenüberstellen läßt und sich mit dem Leib 
verbinden läßt.   Der Dualist hat nur das Vermögen ausgebildet, sagen wir 
vom Subjekt zum Objekt oder zum Prädikat fortzuschreiten, von der Natur 
zum Menschen, vom Leib zum Kopf, von der Seele zur Materie, vom Kinde 
zum Erwachsenen, von Osten nach Westen, vom Juden zum Christen, von 
der Ursache zur Wirkung, vom Inneren ins Äußere, vom Wenigen ins Viele;  
es ist ihm etwas ganz Unmögliches, auch umgekehrt verfahren zu können, 
dabei verliert er über das Spätere das Frühere und wird im Ergebnis dieser 
sinnlose, seelentote, oberflächliche, extravertierte oder luziferische Existen-
zialist, als der er allgemein bekannt ist.   Dem rhythmischen Typ sind alles 
das, worauf der Mensch so unendlich stolz ist, bloße Durchgangsstufen, die 



 

3 

den Selbstbezug dessen vermitteln, was vor und nach dem Menschen liegt 
(„ich bin eher denn Abraham“);  die zwar ätzende Kritik des Dualisten ist 
gleich wohl eine ganz naive, und das Denken hat wohl alles, nur noch nicht 
sich selbst erkannt;  auch das Christentum hat Jesus nie anders als eine bloße 
Durchgangsstufe gegolten, und selbst der Mensch wie alles Viele und Ver-
gängliche vermittelt nur das ewig Eine zu sich selbst;  man spricht dieserhalb 
auch vom anfänglichen, vom verlorenen und vom wiedergewonnenen Para-
dies.   Die jüdische Zeit war noch die Zeit des kindlichen Gehorsams gegen 
Gott, die christliche Zeit war die Epoche der menschlichen Auflehnung und 
des Todes Gottes, natürlich auf Erden sowie auch des Trostes, der Hoffnung 
und der Überbrückung („harret aus bis zuletzt, so wird euch die Krone des 
Lebens werden“),  und das 20. Jahrhundert ist der Beginn des Zeitalters der 
Auferstehung Gottes und der Toten und Rückkehr zum Urzustand des Kind-
lichen, zum jüdischen Geist quasi, auf Grundlage des reinen Selbstbewußt-
seins (Geistes),  das uns noch beschäftigen wird.   Wegen ihrer Unleiblich-
keit kann also die Weltenseele nicht befreit werden durch physische Veran-
staltungen oder durch Zwang sondern einzig durch die gedankliche Selbstbe-
sinnung und innere Ein- bzw. Umstellung. 

An jeder Seelenart können nun weiterhin drei Sektoren unterschieden 
werden, der beobachtende, der erlebende und der gestaltende Sektor.   Die 
beiden äußeren Sektoren sind als solche seelisch ganz neutral und insofern 
gleichgültig, die Ursachen zu dem, was sich als Intellektualismus und Mate-
rialismus einen Namen gemacht hat;  sie würden nie funktionieren ohne den 
inneren Motor des seelischen Interesses und der seelischen Initiative.   Dieser 
innere Motor ist als solcher wieder polarisiert zwischen den Antipoden von 
Bedürfnis und Befriedigung.   Kein Mensch würde jemals dem Broterwerb 
oder einer geistigen Schulung nachgehen, wenn ihm das keine Befriedigung 
verschaffte, wenn er sich das nicht zum Bedürfnis machte;  gleichwohl kann 
er diese Tatsache leugnen und behaupten oder glauben, er tue es um etwas 
Äußerlichen wegen, sagen wir, weil es nützlich, gut oder anbefohlen sei;  
wer da glaubt, die Reise und nicht das Erlebnis der Reise, das Tun des Guten 
und nicht das Erlebnis dieses Tuns sei schön, der gleicht dem Affen, der auch 
nicht weiß, daß man durch Aufklappen des Deckels an einen verborgenen 
Inhalt herankommt.   Der Dualist vertritt nun hier die Ansicht, daß das See-
lenleben sich abspiele in der Richtung vom Bedürfnis zur Befriedigung, wie 



 

4 

das ja für ein naives Gemüt, wenn überhaupt, so vor allem als das Nächstlie-
gende zu erkennen ist.   Rhythmisch wäre dagegen etwas ganz anderes, näm-
lich die Auffassung des Bedürfnisses als eine Art Leidens, als die bloße 
Durchgangsstufe der Befriedigung zu sich selbst.   Wir haben uns darüber 
ganz klar zu sein, daß alles Negative stets nur als Sekundäres infrage kom-
men kann;  uzw. stellt das Böse dar die Opposition gegen ein bestehendes 
Gutes und das Leiden die Verletzung oder Beraubung eines bestehenden 
Guten oder Schönen.   Man kann also wie gesagt das Leid oder den Genuß 
zum Herrn über sein Leben machen;  die bewußte Schicksalsgestaltung hat 
sich darüber genau klar zu sein. 

Ein Mensch, der sein Leben unwissend und rechtgläubig auf der 
Grundlage des Bedürfnisses aufbaut, verfällt damit der Konsequenz die Not-
lage in ihrem umfassendsten Begriff zur herrschenden Macht erklärt zu ha-
ben;  er begründet so eine Weltanschauung und Lebenspraxis, die nun nicht 
etwa bloß pessimistisch, sondern vielmehr im selben Sinne und zugleich 
auch bösartig beschaffen sind.   Es ist nämlich das Bedürfnis ein Verlangen 
aufgrund von Notlage oder Armut nach Ergänzung und Bereicherung, zB. 
der leere Bauch verlangt nach Nahrung.   Die Notlage stellt demnach etwas 
Unvollkommenes dar, das zwar als solches abhängig von dem Dazugehöri-
gen, sie Ergänzenden, in Wahrheit aber nur die sekundäre Beeinträchtigung 
eines überlegenen Vollkommenen ist, das sich aus Freiheit einschränkt, nur 
um sich wieder füllen zu können, so wie einer zu Berge steigt, um eine schö-
ne Abfahrt zu erleben oder eben die Aussicht.   Wo nun eine solche Abhän-
gigkeit von anderem, äußerem besteht, besteht aber auch Zwang durch das 
andere, denn mir wird das Erforderliche eben nur unter Erfüllung gewisser 
Bedingungen gewährt;  zu Not und Abhängigkeit gehört daher immer auch 
Zwang, was nie vergessen werden sollte.   Wo dann wieder der Zwang be-
steht, dort gesellt sich zum Leid auch noch das Böse, denn man handelt 
durch Zwang eben nur insofern, als einem die unter Bedrohung des Lebens 
auferlegten Bedingungen als solche nicht genehm sondern zuwider und sogar 
schädlich sind, wie die meisten aller „Berufe“.   Das Böse ist natürlich ein 
zweifaches gemäß der seelischen Zwienatur, indem es mit Gewalt unter 
Verwendung von Betrug operiert.   Jeder Gezwungene wird schließlich be-
strebt sein, unter Umgehung der ihm aufgezwungenen widrigen Bedingun-
gen sich in den Besitz des von ihm als für ihn dringend erforderlich Empfun-



 

5 

denen zu bringen;  um aber einen solchen Betrug schon gleich in der Wurzel 
zu verunmöglichen wird, abgesehen jetzt von den gewalttätigen Strafen ei-
nerseits für bereits begangene Betrügereien, andererseits eine Täuschungs-
propaganda eingeführt, welche die Selbstbesinnung, wie wir sie hier pflegen, 
von den wahrhaft negativen Lebensverhältnissen weg- und auf scheinbar 
positive, in allen Farben ausgemalte Zustände hinlenkt, die Selbstbesinnung 
also in jeder Weise bagatellisiert.   Ein solches ist zB. der Fall, wenn der 
Kapitalismus Landraub beabsichtigt und die Idee der „Vaterlandsverteidi-
gung“ populär zu machen sucht, wenn die Firmen zwecks erhöhten Absatzes 
dem Bürger den Erwerb ihrer Produkte als notwendig für ihre Gesundheit, 
Bequemlichkeit, für ihr Ansehen usw. einsuggerieren, wenn die Kirche sich 
Lösegelder erschwindelt für den Verkauf einer abstrakten Seligkeit oder 
wenn Sozialisten unter der caritativen Parole Verbände gegen den Kapitalis-
mus organisieren, um nun daran wieder zu verdienen.   Das Böse ist undenk-
bar ohne Tarnkappe. 

So haben wir das Rad des Übels, aus dem keine Speiche gebrochen 
werden kann:   Leid zeugt Abhängigkeit, Abhängigkeit zeugt Zwang, Zwang 
zeugt Böses, und Böses zeugt wiederum Leid;  Minderwertigkeitskomplexe 
auf der einen, Größenwahn auf der anderen Seite in allen Arten und Graden.   
Man braucht nur die Gesichter der Menschen zu studieren und wird dies 
Zeichen an ihre Stirn geschrieben finden, das Zeichen des vierfachen Negati-
vismus’.   Aus dieser Hölle ohne Hilfe herauszukommen ist mangels Er-
kenntnis fast aussichtslos;  die es gerne möchten begründen seit alter Zeit den 
nach Erlösung suchenden, den unverstandenen Menschheitstyp;  die domi-
nierende Masse sucht freilich nicht danach sondern fühlt sich da ganz in 
ihrem eigensten Element, soz. sauwohl („Perlen nicht unter die Säue wer-
fen“). 

Ein Mensch, der jedoch sein Leben als Wissender auf der Grundlage 
der Befriedigung aufbaut, macht die Sattheit in ihrem umfassendsten   –   
Begriff zur herrschenden Macht („den seinen wird nichts mangeln“;  „und ob 
ich schon wandere im finsteren Tal“;  Buddha im Lotossitz) und begründet 
eine Weltanschauung und Lebenspraxis, die in ihrer Reinheit nicht nur 
Wohlsein sondern auch Güte sind.   Denn Befriedigung als solche ist Genüg-
samkeit aufgrund Wohlergehens und Reichtums, ist schöpferisch und mitteil-
sam, bereit zu helfen und zu raten.   Die Genügsamkeit ist demnach etwas 



 

6 

Vollkommenes und insofern unabhängig von allem Äußeren, Ergänzenden.   
Wo Unabhängigkeit und keine Schulden sind, gibt es auch keinen Zwang 
sondern nur stets unbeeinträchtigte Freiheit,  Man ist nicht zu leben und 
dazusein gezwungen, zB. zufolge der physischen Geburt, sondern man bleibt 
nur durch den eigenen Beschluß weiterhin am Leben;  insofern ist der Freie 
genau wie Jesus von einer Jungfrau geboren.   Die Freiheit führt dann 
schließlich zum Guten, denn der Freie bedient sich immer des Besseren, und 
das Gute ist überhaupt nur aufgrund freier Entscheidung ausführbar.   Zum 
Guten gesellt sich schließlich die offene Wahrheit, denn das Gute braucht 
sich nicht zu verstecken, sondern es soll allen zugute kommen, eben weil es 
gut ist.   Um das Gute zu stärken bedarf es einerseits seiner unverhohlenen 
Förderung („wer mich bekennt vor den Menschen…“) und andererseits ein-
gehendster Aufklärung gegenüber den Mächten der Finsternis, die es ja zu 
sabotieren suchen.   Es findet dies in der Bibel zB. seinen Ausdruck als der 
Kampf Jerusalem gegen Babylon, in Kain und Abel sowie als die beiden 
Bäume im Paradies.   Dadurch wird die Tarnkappe allen Betrügern vom 
Kopfe gerissen, und sie werden dann den Aufrechten in ihrer unbedeckten 
Blöße als tatsächliche Gegner des Guten sichtbar, etwas, was die Menschen 
immerwieder bezweifeln und für stark übertrieben oder exzentrisch halten. 

So zeugt das Glück die Unabhängigkeit, diese die Freiheit und die 
Freiheit das Gute, welches wiederum das Glück zeugt.   Optimismus und 
Angemessenheit (rechtes Denken, rechtes Reden, rechtes Tun usw.) lassen so 
jede kranke Seele gesunden.   Der lächelnd sitzende Buddha („den Seinen 
gibt’s der Herr im Schlaf“) ist der Prototyp eines wunschlos glücklichen 
Menschen.   Wer jedes Verlangen dem Verlangen nach Erlösung aufgeopfert 
hat und durch Erlösung auch noch dieses Verlangens ledig geworden ist, 
bzw. umgekehrt, der hat mit seinem Verlangen auch die Persönlichkeit abge-
tötet;  aber nicht, als ob „Askese“ nun etwa Weltflucht, Lebensverleugnung 
oder Selbstvernichtung wäre, wie die Anfänger das immer mißverstehen, 
sondern Askese bedeutet:   sich das Glück verschaffen frei von jedem Ver-
langen danach, soz. auf kaltem Wege, frei von jeder Möglichkeit des Un-
glücks.   Der Freie genießt das Glück, aber er genießt nicht das Leid;  das 
Glück genießt der Freie, an dem Leidvollen geht er ungerührt vorüber.   Im 
Gegensatz zur egoistischen ist das eine ausgesprochen heroische Lebensauf-
fassung, eine vermöge des Zweierlotos’ über den Dualismus bewußt hinaus-



 

7 

schreitende Praxis („diese werden ernten, was sie nicht gesät haben und jene 
säen, was sie nicht ernten werden“). 

Der egoistische Typ lebt in ständiger Furcht und Sorge vor den negati-
ven Gewalten;  ihm gilt daher die Herrschaft über das Übel als oberstes Ge-
bot der Sicherung seiner Existenz:   unvermerkt stürzt er sich so in den gan-
zen Chor allen Übels;  Kampf ist und bleibt sein erstes Lebensprinzip, und 
Frieden gilt nur, sofern ihm der Kampf dazu die Zeit und den Platz dazu 
einräumt;  Freude an Vergewaltigung und Überlistung in allen Situationen, 
sei es in der Liebe zum anderen Geschlecht, sei es was man gesellschaftliche 
Eroberungen machen nennt, sei es im Geschäft oder in der privaten Diskus-
sion oder in der Erforschung der Gesetze der Natur konstituieren diesen 
scheinbar harmlosen, in Wahrheit abgrundtief verdorbenen und barbarischen 
Typ;  auf den Gedanken, die Natur statt zu „überlisten“ um Rat zu fragen 
oder statt andere zu vergewaltigen mit ihnen eine Koalition einzugehen, eine 
Freundschaft, kommt diese eingefleischt perverse Kreatur nicht mal im 
Traum;  der Kampf beherrscht ihn nachweislich vielmehr so hoffnungslos, 
daß er nicht einmal ansteht, sogar von einem  –  “Sieg über sich selbst“  –  zu 
sprechen oder vom „Erringen“ einer „Herrschaft“ über sich, einer Vollkom-
menheit usw.;  ein Streber ist er nicht nur als Egoist sondern selbst dann 
noch, wenn er strebt den Egoismus (das Streben) abzustreifen (Sünde wider 
den Heiligen Geist  –  Selbstbezug),  was ihm daher nie gelingen kann. 

Das Streben nach Vollkommenheit, das Suchen nach Wahrheit (nicht 
etwa:  „Weisheit“) setzt deren Besitz, das Bedürfnis, die Befriedigung zwei-
fellos bereits voraus, und es bedarf nur noch einer Entfaltung des längst Vor-
handenen, Angekündigten, ohne jede Tragik (Geburtswehen als Folgen des 
Sündenfalls) nach erfolgter Selbstbesinnung (Selbstbefruchtung),  denn der 
wirklich Vollkommene verspürt bekanntlich nicht den mindesten Zug nach 
einer Veränderung seines Zustandes.   Streben und Suchen sind keine ur-
sprünglichen Triebe (Novalis) sondern bereits Folgen eines zeitweilig relati-
ven Verlustes und Vergessens des eigenen, unbemerkt hinter einem liegen-
den Wesens und Besitzes, der eigenen Heimat, beruhen auf einem Miß-
verständnis und bewegen sich ewig vergeblich in falscher Richtung, die aber 
erst in ihrer äußersten Konsequenz stark genug wird, um den Verzweifelten 
ohne äußere Hilfe wieder zurückzuwerfen (der verlorene Sohn).   Wie der 
niedere Egoist den Kampf, so sucht der höhere die Tragik und keineswegs 



 

8 

wirkliche Erlösung;  man kann auf diese Art schließlich zum Helden und 
Heiligen werden;  aber selbst Besiegter und Märtyrer zu werden scheint noch 
etwas Ehrenvolles und vom Licht der „Großen“ Erborgtes zu sein.   Der 
Egoismus liebt geradezu diese beiden, weil er sich selbst zum Kämpfen an-
weist, aber objektiv zur Tragik und zum Scheitern verurteilt sieht;  er meint 
ua.,  daß die volle Welt aus dem leeren Raum hervorgegangen sei, daß aus 
einem armseligen Dasein die Herrlichkeit des Reichtums hervorsprießen 
könnte;  aber Gleiches geht nur aus Gleichem hervor, an einer Distel können 
keine Blaubeeren wachsen, und nichts entsteht in der Welt, es sei denn, die 
Macht dazu wurde ihm längst in die Wiege gelegt.   Alles egoistische Bemü-
hen ist daher doppelt oppositionell, widerspruchsvoll, ganz ohnmächtig und 
völlig eitel. 

Weil der Egoismus sich furchtsam und begierig aus dem Ganzen he-
rauszieht und ihm überordnet, um seiner besonderen Stimme zu folgen, so ist 
es klar, daß er sich dadurch die Umwelt zum Feinde macht.   In der Welt ist 
wohl Platz für alle, aber kein Platz für einzelne.   Weil offene Feindschaft 
nun zur sofortigen und augenblicklichen Vernichtung führt, wird wieder von 
der Freundschaft Gebrauch gemacht;  aber es dient dann nicht der Krieg zur 
Erhaltung des Friedens, sondern der Frieden als bloße Kampfpause zur Er-
haltung des Kriegszustandes.   Der Krieger, Soldat, Söldner, Berufsschläch-
ter oder Mörder in Staatsdiensten braucht den Frieden für seine eigene Per-
son um angreifen zu können, zur Tarnung um ungesehen angreifen zu kön-
nen und für den anderen, um ein Angriffsobjekt zu haben;  das Minus bedarf 
als solches immer des Plus’,  aber das Plus ist ein reines, unvermischtes Plus;  
ein schlechter Mensch kann niemals „teilweise gut“ sein, weil es Schlechtig-
keit als absolute oder in Reinheit nicht gibt;  wer zB. nur Zahnschmerzen hat, 
der ist soz. am ganzen Leib krank und im ganzen in Mitleidenschaft gezogen;  
ein wirklich nur „teilweise guter“ Mensch  –  muß demnach immer für völlig 
verdorben gehalten werden, auch wenn diese Wahrheit als wenig milde emp-
funden werden sollte (christl. Auffassung).   So haben also auch Egoisten 
ihren „Frieden“,  was sich niemals bestreiten läßt, der aber nur ein verhinder-
ter oder unterbrochener Kampf ist;  „lustig ist das Soldatenleben“,  „lustig ist 
die wilde Jagd“,  „Not macht erfinderisch“ (schöpferisch?),  „Krieg ist die 
Ursache des Fortschritts“,  „Wettkampf erzeugt Wohlstand“,  „der Stärkere 
überlebt“ usw. .   Frieden, den die Menschen machen ist eine bloße Etikette, 



 

9 

reine Vernunftsache, konventioneller Formalismus, kalte Höflichkeit.   Jeder 
scheinbar höfliche Mensch spricht auf scheinbar unschuldige Art dem Übel 
das Wort.   Der sog. „Kalte Krieg“ ist keine heutige Erfindung sondern be-
steht schon seit Anfang der Geschichte, hat sich nur eben zu seinen globals-
ten Ausmaßen aus diesen Anfängen heraus entwickelt, weshalb es für die 
Propheten wahrlich keine Kunst war, die Zukunft vorauszusagen.   Einen 
effektiv zeitlich moralischen Fortschritt hat die menschliche Geschichte nicht 
aufzuweisen;  es gibt auch im persönlichen niemals einen moralischen Fort-
schritt sondern immer und ewig nur die plötzliche Gesamtverwandlung.   Das 
sind harte, gediegene Wahrheiten.   Jeder, der heute in der Rüstungsindustrie 
arbeitet, und sei es auch nur als Pförtner, ist ein Verbrecher und Gesinnungs-
lump genau wie jeder x-beliebige Lustmörder auch.   So sieht wahrhaftig die 
Welt des Egoismus’ aus;  diese beruht auf Äußerlichkeiten. 

Die heroische Weltanschauung lebt ganz im Glauben an die guten 
Mächte;  das Böse und das Leid werden garnicht ernst genommen, da sie 
nichts als untergeordnete Opposition und Einschränkung sind und also das 
Gute jeweils für sich voraussetzen;  alles Minus ist nur ein solches als der 
relative Abbau des Positiven;  das Positive ist ein solches wieder nur in Be-
zug auf seine Opposition, an sich aber nichts als das erste, primäre Dasein 
schlechthin (die „erste Liebe“);  wer darum nach einem Guten verlangt, muß 
rückwirkend auch das Üble fürchten, wer aber jenseits dieses Dualismus’ 
sich ins primäre Dasein hineinstellt, bleibt dem Üblen gegenüber auch frei.   
Wenn der heroische Typ seine Freunde liebt, dann läßt er sich durch Feinde 
nicht etwa zum Haß und Zorn erregen wie einen Automaten, der auf typische 
Bedingungen immer gleich anspricht;  und wenn der heroische Typ über den 
Erfolg sich der Glückseligkeit hingibt, dann wirft er dem Mißgeschick die 
Tür vor der Nase zu und bricht nicht etwa in Tränen aus;  die positive Ge-
fühlsskala zwingt ihn nicht, auch deren negative Kehrseite mitzunehmen, 
denn das positive Gefühl ist ein gesundes und heilsames, während das nega-
tive ein krankmachendes und vernichtendes ist.   Logik und Kausalität gelten 
„droben“ nichts;  außerdem geht es um Gefühl und nicht um Existenz.   
Wenn es sein muß, dann bekämpft der heroische Typ seinen Gegner nicht, 
sondern er vernichtet ihn auf rein sachlichem Wege, denn Kampf setzt jeden-
falls die wenn auch unbewußte Freude am Vernichten voraus, während es 
doch nur schlicht darauf ankommt, seine Freiheit zu erhalten.   Solche Dinge 



 

10 

wie Fairness, was beim Egoisten in höchstem Ansehen steht, ist dem Heroen 
ein tiefes Greuel;  über vieles Andere kann öffentlich überhaupt nicht ge-
sprochen werden, weil die Menschen vor Entsetzen und Empörung des Un-
gewohnten einfach nicht mehr der sachlichen Darstellung der Tatsachen 
folgen würden (s. die Evangelien).   Nicht der Kampf gegen den Kampf 
bringt uns Frieden, sondern durch die bloße Stärkung und Entfaltung  des 
Friedlichen selbst wird das typisch Kämpferische  einfach mißachtet, wegge-
drängt und soz. niedergewalzt.   Den Freien kann auch niemand und sei es 
durch die gemeinste Provokation „beleidigen“,  auch nicht der beste Freund, 
sondern er wird es entweder als Dummheit auffassen oder als eine Belästi-
gung, dh. einen Eingriff in seine Freiheit und Gemütsruhe;  sofern die Belei-
digung eine solche bleibt und mich nicht belästigt, müßte ich sie ja selber erst 
auf mich beziehen, um von ihr getroffen zu werden;  was indessen geht es 
mich an, wie ein anderer über mich denkt oder welchen Dreck er von sich 
aussprudelt?   Aber zB. einen unausweichlichen Kampf wiederum, sagen wir 
gegen einen Löwen, und mag er aussichtslos sein, kämpft der Heroismus als 
solcher nicht aus Verzweiflung und Furcht vor dem Tode, sondern aus seinen 
Lebensreserven heraus, denn Furcht kann immer und jedenfalls nur schaden, 
ist zudem unangenehm, aber die Freude am Leben auch noch in aussichtslo-
ser Lage bis zum letzten Tropfen Blut ließ den eingeweihten Urchristen fro-
her Dinge und lachenden Herzens sterben und führt die weltmännische 
Großzügigkeit auf Flügeln hinaus über kleinbürgerliche Beschränktheit, 
kurzsichtige Borniertheit und die Sorgen eines grauen, gottlosen „Alltags“.   
Wie die Sonne in den eiskalten Weltraum ihre ganze selbsterzeugte Hitze 
verstrahlt, genauso behauptet der Heros seine Lebenswärme eiskalt gegen-
über einer gottlosen Umgebung. 

Dem gesunden Optimismus ziemt es nicht, die Stätten der Armut und 
Finsternis aufzusuchen;  er lebt nie aus dem Leeren, stets aus dem Vollen 
heraus;  ein Volles bleibt immer der Welt;  in jeder Situation sind Sein und 
Nichtsein gemischt, in allem steckt etwas Positives, zumindest jedoch der 
Raum;  und sollte dies Positive nicht größer sein als ein Senfkörnchen, der 
Glaube daran vermag es zur Weltenesche aufzuziehen.   Den Geringen wird 
auch noch ihr Weniges genommen und den bereits Umfassenden noch dazu 
getan (Evangelien). 



 

11 

Man kann tatsächlich aus einem Armen, Kranken oder Verdorbenen 
keinen Reichen, Gesunden oder Edelmütigen machen, sondern nur das weni-
ge Positive zu einem vielen Positiven vermehren, bzw. das Übel immer raffi-
nierter verstecken und verkapseln.   Wer sich allezeit ohnerachten seiner 
Sonderheit an das Faktische und an das Mögliche hält, der tut den „Willen 
Gottes“ und wird nie eine Niederlage erleben.   Der Heroismus weiß, daß er 
nicht nur zum Ganzen gehört, sondern daß ihm da auch ein Platz reserviert 
bleibt, daß seine Versorgung zunächst mit im Sinne der Vorsehung liegt.   
Der Heros kennt den Zusammenhang mit seiner Umgebung und weiß, daß es 
ihm nur gut geht, insofern es ihr gut geht;  er rechnet auch noch die Welt zu 
seiner leiblichen Existenz;  er denkt also weder an sich noch an sie (dualis-
tisch) sondern an beide zugleich. 

Unter Egoismus im monistischen Sinne ist der Dualismus, eine naive 
Anwendung des Selbstbezuges, das Ich-Du- oder Ich-Welt-Verhältnis zu 
verstehen.   Egoisten sind Menschen, die vorwiegend an sich denken oder es 
unterstützen, wenn andere an sich denken.   Es gilt, den im irdisch Vergäng-
lichen gewonnenen Selbstbezug aus diesem heraus und ins Ewige zu erhe-
ben, denn Vergängliches wird gesät, und Unvergängliches soll geerntet wer-
den.   Wie der Mensch nämlich durch die Erinnerung seiner physischen Ge-
burt zeitlich an das irdische Leben Anschluß sucht, so der Übermensch durch 
das Wissen seines physischen Todes auf überzeitlichem Wege;  das bewußt-
seinsmäßige Durchschreiten der Todespforte führt zu der sog. kosmischen 
oder Wiedergeburt (Nikodemus);  der Mensch macht eine Art Kälteschock 
durch, der ihn auf halbem Wege zum Verbrecher, bei voller Absolvierung 
zum Genie in unserem Sinne werden läßt;  er lebt nunmehr von außen und 
jenseits des Todes sein irdisches Leben, fast so wie man Schachfiguren oder 
Marionetten bewegt, insofern auch dem Adler (Taube) vergleichbar, während 
der Mensch dem Wurm (Schlange).   Hieran wäre zunächst jedoch nichts 
irgendwie Esoterisches, und jeder beliebige Bildungsvagabund würde schon 
darauf gekommen sein, wenn nicht das Selbstbewußtsein eben doch im Leib 
verbliebe und der Mensch, nunmehr in Jenseits (Nirwana),  dort nicht wieder 
„von innen nach außen“ zu leben sich untersagen würde. 

Also der Mensch kann sich von diesseits wie von jenseits des Lebens 
aus irdisch betätigen, uzw. kann er ganz einfach sein Ich als innerlich und 
sein Tun als äußerlich empfinden oder aber auch sein Tun als innerlich und 



 

12 

sein Ich als äußerlich.   Hat der Mensch sein Ich im Leibe drinnen, dann wird 
es mit ihm auf eine gleiche Stufe und der Welt als seinem bloßen Betäti-
gungsobjekt dualistisch gegenübergestellt, als dem Fremden, Dunklen und 
Feindlichen.   Das ist insofern eine Tautologie, als das Verhältnis Kos-
mos/Erde in ein Verhältnis Erde/Erde abgebogen wird;  dabei geht alles 
Gefühl für das vorhandene Kosmische verloren, und die irdische Existenz 
wird um so mehr, anormal viel aufgebauscht (Egoismus).   Hat der Mensch 
sein Ich draußen, ähnlich wie die Kinder, wenn sie zB. ihren Namen gebrau-
chen statt des Wörtchens ich, oder indem sie sich von ihren Eltern führen 
lassen, dann gewinnt der Leib dieselbe Bedeutung, die sonst dem Tun als 
solchem zugeschrieben wird, und das Ich ruht in kosmischer Geborgenheit.   
Wir wissen, daß Kinder nicht sonderlich auf ihren Körper achtgeben. 

Auf der anderen Seite kann man sagen, daß das Ich des Menschen 
nichts weiter sei als der Selbstbezug seines Bewußtseins, mit ihm identisch, 
und diesem werde nun die Welt mitsamt ihrem Urgrund gegenübergestellt, 
oder auch Bewußtsein habe nie einen anderen als Bildcharakter, im Bewußt-
sein liege die bloße Reflektion der vielgestaltigen Welt, und im Selbstbe-
wußtsein entsprechend die bloße Reflektion ihres an sich bewußtlosen Ur-
grundes.   Was für das eine gut, ist auch dem anderen billig, und das wahre 
Ich muß vielmehr der ganzen Welt samt ihren Bewußtseinsbildern gegen-
übergestellt werden. In diesem Fall liegt das Ich ebenso außer dem Bewußt-
sein, wie es uns gerade zuvor als außer dem Leib gelegen erschienen ist. 

Um diesen Gedanken etwas kürzer zu fassen, können auch auf das Ich 
selbst diese zwei Möglichkeiten in etwas verblüffender Art anwendbar ge-
macht werden;  was die Menschen ein Ich „schlechthin“ nennen, das gibt es 
in Wahrheit nämlich auch nicht und ist nur das Ergebnis einseitiger Gewöh-
nung.   So heißt es im allgemeinen, erkenne dich selbst, beherrsche dich 
selbst, lege dich schlafen, kämm’ dir die Haare usw.;  das ist für irdische 
Verhältnisse soweit auch ganz korrekt, nur, der irdische, einseitige, extraver-
tierte Mensch ist zugleich auch der Erlösungsbedürftige.   Es wird nämlich 
übersehen, daß der Weg von der einen zur anderen Seite des doppelseitigen 
Ichs ein aktiver ist und auch umgekehrt, dh. von außen nach innen, also pas-
siv eingeschlagen werden kann.   Dann heißt es nicht anders als:   laß dich 
von dir kämmen usw. .   Es ist in der einen Möglichkeit, daß ich zu mir ich 
sage immer die andere mit eingeschlossen, daß von mir ich zu mir gesagt 



 

13 

wird.   Wer imstande ist bewußt träumen zu können, mitunter, der lernt noch 
ganz andere, ebenso wichtige Merkwürdigkeiten kennen, die einem alle 
menschlichen Einseitigkeiten in hohem Maße bedenklich erscheinen lassen. 

Wenn man etwas in das Verhältnis der menschlichen Geschlechter zu-
einander etwas tiefer als gewöhnlich eindringt, dann sieht man schon auf den 
ersten Blick, daß ihr selbstbewußter, dh. menschlicher  –  Dualismus prak-
tisch gar nicht durchführbar wäre, wenn nicht im Ich diese beiden grundver-
schiedenen Möglichkeiten dazu lägen.   Hätten Männer wie Frauen das glei-
che einförmige Ich, dann würden sich vermöge ihres Körperbaues wohl na-
türliche Unterschiede in der Verhaltensweise ergeben, rein instinktiv, aber 
das, was man als bewußte Koketterie bezeichnet, wäre dann ausgeschlossen.   
So ist es auch jedem Schauspieler jederzeit ohne weiteres möglich, die Rolle 
des anderen Geschlechtes zu spielen, daß also in jedem Ich tatsächlich beide 
Verhaltensweisen veranlagt sind.   Geben und Veräußerlichen sind ein Vor-
zug unseres westlichen Patriarchats, Nehmen und Verinnerlichen sind ein 
Vorzug des zum Matriarchat neigenden Ostens. ZB. zwischen Buddhismus 
und Christentum besteht in Wahrheit, wenn überhaupt, kein anderer Unter-
schied als dieser, monistisch gesehen. 

Bei alledem darf schließlich nicht die Meinung aufkommen, daß, wer 
sein Ich draußen hat, ihm ein zweites Ich von innen gegenüberstellen müsse, 
das dann insgeheim doch nur wieder sein wahres Ich wäre, während ihm das 
äußere imgrunde wie etwas Fremdes, Unzugehöriges und Überflüssiges 
vorkommt, sondern das innere Ich erscheint dann höchstens in der Erinne-
rungsform, es darf gar nicht weiter daran gedacht werden, das wäre zB. auch 
der Grund des Erwachens für Somnambule.   Das Ich kann nur in der Ein- 
oder Ausatmung schwingen, zu sich herein- oder zu sich hinausgelangen.   –   
Auf der anderen Seite wird das Ich vom konventionellen Menschen sogar 
ganz verleugnet, indem sich ihm in seiner Geschäftigkeit die Empfindung 
aufdrängt, daß dem äußeren Tun ein inneres Tun vorhergehen müsse, wes-
halb ihm ein Sinn für Ruhe und Individualität im allgemeinen nicht zuge-
sprochen werden kann. 

An der berechtigten praktischen Durchführung dieser beiden Grund-
haltungen dürften also kaum noch berechtigte Zweifel möglich sein.   Jesus 
nannte die feminine Einstellung des Ichs „das Tun des Willens Gottes“,  



 

14 

wobei Gott, er der Vater, größer als der Sohn ist;  im übrigen sind aber Vater 
und Sohn:   eine einzige Person (und nicht etwa mehrere).   Es ist wohl nahe-
liegend, daß eine solch große Religion wie die christliche oder jüdische über 
die wesentliche Natur des Menschen und des menschlichen Tuns genau in-
formiert gewesen sein wird.   Das Tun des Willens ist garnicht einmal ent-
scheidend sondern die persönliche Einstellung zum „Vaterich“;  daraus folgt 
dann alles Weitere von selbst (trachte zuerst nach dem Reich Gottes, dann 
wird dir solches alles zufallen).   Es bestehen kaum Aussichten, durch äußere 
Vergleiche der Aussagen Eingeweihter und Folgerungen daraus jemals in 
den Sinn ihrer Worte einzudringen:   allein die Schafe seiner Herde erkennen 
die Stimme ihres Herrn und verstehen seine Sprache (was mehr als eine kin-
dische Parabel sein will). 

Wer sich die Verhältnisse in der Welt genauer ansieht, nicht freilich 
indem alles auf eine einzige Erscheinungsart, die atomistische Struktur bezo-
gen wird, sondern man muß schon jedes in seiner Eigenart gelten lassen, 
wobei sich die Atome nur unter „ferner liefen“ registrieren, der gelangt hier-
über bald zu dem folgenden konkreten, imgrunde jedoch völlig geist- wie 
materielosen Bild. 

Alles Viele und Differenzierte der Welt kommt aus dem einen, indiffe-
renten Urgrund und geht wieder in ihn unter, so die Sterne, die Körper, die 
Pflanzen und die Selbstbewußtseine.   Dieser Urgrund ist der Anfang und das 
Ende von allem,  –  sowie das in allem jederzeit Wirksame, was ja gern über-
sehen wird, weshalb die Religion den, der irgendein Naturereignis oder 
menschliches Verhalten ernsthaft auf materielle oder geistige Ursachen (dh. 
Götzen und Götter) zurückführt, diese anbetet oder wertschätzt, sich selbst 
zB. durch den unmittelbaren Egoismus, für gottlos und verwerflich erklärt, 
wozu es freilich einer intimen Beobachtungsgabe bedarf. 

An den Werken dann gilt es vor allem zu unterscheiden die äußere 
Vielheit, nämlich was die Sterne als solche anlangt und die innere Vielheit 
oder Natur jedes einzelnen dieser Sterne.   Alles erhält aus dem Urgrund 
nicht nur seinen Bestand sondern auch seine Gestalt, und eben drum kann 
das Universum gar nichts weiter sein überhaupt als was:   der dem Urgrund 
gemäße Ausdruck desselben, soz. seine Figur, sein Gesicht, sein Wort.   Das 
äußere Viele läßt sich insofern ganz gewiß nicht auf eine „innere Vielheit“ 



 

15 

beziehen, weil dann wieder beides zusammen als äußere Vielheit einer inne-
ren Einheit zur Seite gestellt werden könnte und müßte. 

In jeder inneren Natur dieser Sterne finden wir nun das, was man eine 
höchste Bildung derselben nennt, was aber zugleich die höchste Anschau-
ungsform oder Existenzform des Urgrundes ist, den Menschen, der zu allem 
hinzukommt und zugleich alles umfaßt, insofern also seinerseits wieder ein 
Bild der Schöpfung ist.   Der Mensch ist ein Bild des Bildes des Urgrundes, 
zugleich aber auch ein kleiner Teil des großen Bildes, das zugleich auch ein 
Teil des Urgrundes ist. 

Die Welt ist der Leib, der Mensch das Gesicht des Urgrundes;  man 
spricht insofern von Makrokosmos und Mikrokosmos, vom großen und klei-
nen Menschen, vom großen und kleinen Gesicht oder Wagen usw. .   Denn, 
wie die Körper als solche im Raum Platz und Bestätigung finden und seine 
Struktur offenbaren, so findet der Mensch nur Platz in einem Gotte, dessen 
Struktur er offenbart.   Der Raum ist zu dürftig, um als Ursprung eines Men-
schen je infrage kommen zu können;  Personen haben nur in einer Person 
Platz, das ist wohl eine der allergewissesten Tatsachen. 

Dieser Gott hat also in dem großen Bild (Wagen) seine Existenz und in 
dem kleinen Bild (Wagen) seine Insistenz, also Dasein und Bewußtsein.   Die 
Gedanken des Menschen sind die Sterne des Universums;  in seinen Werken 
gibt er das natürliche Beispiel ab für ein Exemplar aus seiner Gedankenwelt. 

Da nun Denken und Tun bewußte Vorgänge, während Sterne und Na-
turdinge materieller Art sind, so liegt es auf der Hand, daß derselbe eine 
Urgrund im einzelnen Menschen auf bewußte Art so wirksam ist, wie außer 
dem Menschen auf unbewußte Art, nämlich als Ich.   Das menschliche Ich 
bleibt ja zumindest auch den Schlaf hindurch bestehen, sonst wären wir je-
desmal ein anderer;  ebenso ist das Ich im ganzen Universum auf unbewußte 
Weise tätig.   Mensch und Welt bedeuten Kopf und Rumpf Gottes;  Gott an 
sich ist immateriell und unbewußt, jenseits aller weltlichen oder menschli-
chen Analogie! 

Nicht also hat jeder Mensch ein eigenes Ich, sondern das eine Ich ü-
berhaupt steckt in jeder menschlichen Gestalt und in jedem menschlichen 
Selbstbewußtsein, wie der Mensch in seinen Gliedern und Sinnen steckt oder 
der Weinstock in seinen Reben und Trauben.   Der Mensch verhält sich nicht 



 

16 

darum individuell, weil er ein Individuum, sondern weil er das Bild eines 
Individuums ist, und das Abbild natürlich immer dem Vorbild entspricht 
(den Willen Gottes tun),  wenn „Bild“ hier als verhältnismäßiges Gleichnis 
genommen wird, wohingegen der gemeine Gebildete in seiner Schulweisheit 
umgekehrt das Wesen Gottes für eine primitive Anthropomorphisierung der 
Welt erachtet. 

Der Mensch, insofern er sich als Teil unter die übrigen Teile der Welt 
mischt, als hätte er keine Seele sondern wäre ein toter Körper, ein einzelner 
Gegenstand, verspürt in sich doch einen heftigen Protest gegen diese Be-
schränkung, der er sich insgeheim überlegen fühlt und erlebt in sich sehr 
wohl das Wesen dessen, was eine Totalität, ein umfassendes Ganzes macht, 
ist aber natürlich keine Ganzheit.   Erstlich schon darum nicht, weil ein wirk-
lich totales Ganzes jede weitere Totalität neben sich ausschließt („keine wei-
teren Götter neben mir“) (die Welt als Bruch statt als Vielheit),  denn da 
wären ja beide zusammen erst eine Totalität;  und letztlich nicht, weil der 
Mensch frei im Weltraum, ohne Zusammenhang mit einer Natur und den 
übrigen Sternen gar nicht lebensfähig ist, was alles stich- und hiebfeste Tat-
sachen sind.   Eine „Vielheit von Ganzen“ ist ein hölzernes Eisen, das nicht 
nur zu gesellschaftlichem Streit führt sondern auch existenziell zu einem 
tragisch ohnmächtigen sich Aufbäumen des im Irdischen wurzelnden Egois-
mus’ gegenüber einer geradezu mitleidlos und gleichgültig seine Tränen 
auffangenden Natur.   Aus diesem Grunde müssen Totalität und Beschränkt-
heit so verteilt werden, daß jedes dorthin kommt, wo es sich wohlfühlen kann 
und keinen Ärger bereitet, nämlich die Beschränkung des Menschen ist die 
seines Leiblichen und seine Totalität (ich) die Gottes. 

Außer seiner irdischen Natur braucht der Mensch insofern auch die üb-
rigen Sterne, soz. indirekt, als nichts in der Welt real, ewig, einmalig oder 
unendlich ist ausgenommen der Urgrund.   Nur Gott ist einmalig und kon-
kret, alles Andere ist vielfältig und allgemein.   Ein Mensch verfügt nur über 
das Erlebnis der vier Eigenheiten Gottes.   Weil auf dieser Seite Wirklichkeit 
steht, muß auf jener Seite Phänomenalität stehen (Maya),  weil hier Ewigkeit 
steht, muß dort Vergänglichkeit stehen, weil hier Indifferenz vorliegt, muß 
dort Differenz (Diskontinuität),  und weil hier Unendlichkeit, dort Endlich-
keit vorliegen;  aus dem einen erbauen wir das Wesen Gottes, aus dem ande-
ren Leib und Seele für ihn.   Weil zB. der Urgrund ein wesenhaft in sich 



 

17 

abgeschlossenes Ganzes ist, darum ist auch jeder Stern eine materielle, jeder 
Mensch eine seelische, räumlich-zeitlich begrenzte Totalität, wie es so der 
sinnliche Augenschein und die persönliche Erfahrung des Gereiften unmit-
telbar lehren. 

Der Mensch kommt aus der Welt und geht in sie wieder unter;  aber 
die Welt kommt natürlich nicht aus dem Menschen und geht auch nicht etwa 
in ihn wieder unter.   Irgendwelche beliebigen Schwierigkeiten, ganz egal 
welcher Art können der Welt niemals, dem Menschen jederzeit zustoßen, 
und der Tod ereilt schließlich ohnehin alles Vereinzelte.   So ist die Welt 
stets das Übergeordnete, der Mensch das ständig Bedrohte.   Verlegt also der 
Mensch in sich das Schwergewicht, was immerhin seine freie Tat ist und 
kein Naturvorgang, dann lebt er widernatürlich und gerät in alle die zahllosen 
Konflikte eines vergeblich sich Aufbäumenwollens gegen die Quellen des 
Leids;  und es ist eine bloße Frage der Konzentration oder des Denkens, ob 
der Mensch bekennt, daß er ein Bewußtsein der Welt in sich entwickelt, oder 
daß die Welt sich in ihm ihr Selbstbewußtsein erzeugt. 

Diejenige Interessenrichtung, welche nämlich vom irdisch Geschaffe-
nen aufsteigt und vorwärtsstrebt, pflegt das spezifisch irdische Gefühl, nichts 
könne einen sicheren Bestand haben, das nicht auf festem Untergrund ruht 
oder auf einen energischen Anstoß hinter sich zurückblicken kann.   Ein 
solcher Typ tut nichts, es sei denn aufgrund äußerer Antriebe und äußerer 
Hemmungen.   In seiner schwerfälligen Art bedarf er zu allem eines langen 
An- und Auslaufs;  seine ganze Tätigkeit beschränkt sich auf ein bloß forma-
les Hinundherschieben von bereits Vorhandenem.   Diese Menschen riskie-
ren nichts, als was sich schon tausendfach bewährt hat, bauen nur auf gute 
Meinung und soliden Ruf bei anderen Menschen, wie sie einer sind, sowie 
auf ein festes Konto, trautes Heim und eine eingesessene Familie.   Sie sind 
nie die ersten sondern warten immer auf das Startzeichen der sog. Angeber, 
die wiederum warten, bis in der „Masse“ eine Art Siedepunkt sich zu erken-
nen gibt.   Dieselben lassen auch von einem Menschen nie etwas Anderes 
gelten als was sein Körper  –  tatsächlich spricht und tatsächlich tut;  mit 
einer zum Heulen unschuldigen Miene fühlen sich diese seelenlosen Sinnes-
wesen außerstande tiefer zu sehen. 



 

18 

  Jene Interessenrichtung, die aber, uzw. vom kosmisch Produktiven, 
also von oben her ihren Ausgangspunkt nimmt, erzeugt eine ganz andere Art 
von Befriedigung, denn sie fühlt sich nie sicher in dem, was auf anderes 
zurückgreift, dessen sie ja nicht unmittelbar vergewissert ist, sondern hat 
ihren Antrieb und Untergrund am liebsten ganz im eigenen Subjekt, so wie 
die Sonne sich selbst erregt und die Erde sich selbst im Gleichgewicht hält 
(Blavatsky über Keely).   Dieses kosmische Gefühl ist insofern kein dualisti-
sches sondern ein ausgesprochen auf Rhythmus oder Selbstbezug beruhen-
des;  zur rein subjektiven Selbsterregung einerseits gesellt sich die ebenso 
generell subjektive Selbstbeherrschung andererseits.   Spontan und geradezu 
abrupt, wie man es von den Ufos kennt, setzt der kosmische Typ in seiner 
vollen Kraft spielend ein und wieder ab;  es wird nur original Eigenes produ-
ziert und dem Übrigen einzupassen versucht.   Diese Menschen sind bei 
allem die ersten und die letzten (ich bin das A und das O, der erste und der 
letzte) ohne Bange vor Fehlschlägen, voll guter Zuversicht und in nie erlah-
mender Schaffenskraft (ich bin ein eifriger Gott);  es ist der unpersönliche 
und heimatlose Typ (Nirwana),  der aber zugleich auch allpersönlich und 
überall zuhause ist, der alles toleriert und niemanden vor den Kopf stößt 
(ausgenommen Egoisten).   Er sieht durch Sprechen und Tun als bloßen 
Vehikeln sofort auf die Meinung und Absicht hindurch (rhythmisch). 

Man kann gut sein und gut erscheinen;  der irdische oder furchtsame 
Typ wird stets auf die Erscheinung achten;  er meint, jeder sei von Natur aus 
schlecht und müsse darum tun, was die anderen wollen, um gut zu erschei-
nen.   Er wittert so eine Gefahr bei denen, die einfach nur tun, was sie wollen 
und ihnen gefällt, weil er übersieht oder kategorisch die Möglichkeit dazu 
ablehnt, daß sich diese zuvor selber gut gemacht haben sollten.   Aber danach 
fragt ja der Vollendete, stets Neid und Haß Erregende nicht;  vielmehr, wer 
selber gut ist, braucht auf sein Tun usw. nicht mehr zu achten;  für ihn steht 
der Genuß an jener Stelle, welche sonst die Funktion einnimmt.   Aufgrund 
seiner Einstellung kann zB. der irdische Typ einem anderen jeden Dreck 
ungestraft an den Kopf werfen, wenn er es nur in die übliche Form kleidet 
oder durch die Blume andeutet.   Schlecht ist nicht, was man mit einer Para-
bel meint, sondern wie man sie sagt.   Das Werk ist alles, die Gesinnung 
nichts. 



 

19 

Der irdisch gierige Mensch übernimmt sich an großen Aufgaben, die 
er teilweise und unvollkommen löst;  er meint, das müsse so sein, jeder Ver-
nünftige sehe, daß nichts anderes möglich sei.   Durch teilweises Erledigen 
entsteht aber nachträglich Schuld, Abhängigkeit und Konflikt, ganz gleich 
auf welchem Sektor.   Der kosmische Mensch beschränkt sich von vornher-
ein auf Details, die er aber mit letzter Sicherheit imstande ist ganz fertig zu 
stellen.   Der kosmische Ganzheitsbegriff ist zugleich der Freiheitsbegriff 
(seid vollkommen wie Gott im Himmel).   Der irdische Mensch strebt zum 
Ausgleich nach der uferlos geistigen Welt;  der kosmische, abgeschlossene 
Typ steigt steil aufwärts, ihm kann nur Gott zur individuellen Grundlage 
genügen.   Logik zB. gibt es nur dort, wo in Teilen gewirtschaftet wird, „aber 
wenn das Ganze kommt, wird das Stückwerk aufhören“ (Paulus) (Buddha:   
jenseits von Himmel und Erde;  Christus:   besser im kleinen gesund als im 
großen faul durch das Leben gehen;  Nietzsche:   wenn es Götter über mir 
gäbe, was wäre schlimmer für mich, als kein Gott zu sein). 

Der kosmische Typ zieht seine Umgebung mit in sich herein, mit in 
das eigene Innenleben und sorgt dann für sie, indem er für sich selber sorgt, 
es entsteht Mitgefühl.   Der irdische Typ fühlt sich statt dessen als Glied 
einer Außenwelt, die ihm als solche unmittelbar fremd und gleichgültig vor-
kommt, wodurch er sich auch seiner selbst entfremdet und, wie man so sagt 
kalt wird, seiner überdrüssig, dh. auch noch das Selbstgefühl vernichtet.   
Dieser Typ geht durch einen „Dienst am anderen“,  dem er auch sich selbst 
verdankt, ganz in mechanischen Funktionen auf, in dem sog. Trott auf der 
grauen Hühnerleiter eines gottlosen Alltags;  der kosmische Typ wandelt 
durch sein klares Selbstbewußtsein, seinen Selbstbezug, den er auch auf 
seine Umgebung ausdehnt, diese mechanischen Funktionen in rein seelischen 
Genuß und soz. Eisen alchemistisch in Gold um. 

Der irdische, egoistische, finstere Mensch achtet ganz darauf, was in 
Ansehung eines Begonnenen jetzt und im Hinblick auf die Umgebung an 
seinem „bescheidenen“ Platz zu tun bleibt oder diktiert wird, wie man einen 
Wurm hinundher zu schieben vermag, was eine typische Teilwirtschaft ist.   
Der kosmische, lichte Typ Mensch gleitet wie ein Adler über alles dahin, der 
macht sich keine Sorgen über Zeit und Raum sondern achtet nur dessen, was 
für das von ihm überschaubare gesamte Dasein in diesem gegenwärtigen 
Moment das beste zu tun ist;  dann fügt er es an passender Stelle ganz von 



 

20 

sich aus ein in der Art, wie es ihm nach äußerer Gelegenheit und innerer 
Veranlassung möglich war, es nun ganz wieder sich selbst überlassend.   In 
diesem Sinne gibt es für ihn nicht das, was man das Gespenst einer abstrak-
ten Pflicht nennt, die sich aus dem ergibt, was es garnicht gibt, denn wo soll 
die denn sein, diese „Vergangenheit“,  wie die Menschen das nennen.   Für 
den Freien gibt es keine Verbindlichkeiten, keinen Zwang. 

Es ist in jedem praktischen Falle des Alltags von den bedeutendsten 
bis zu den alltäglichsten Handgriffen allerorts und in jeder Situation immer 
möglich, sich auf die irdische oder auf die kosmische Art zu verhalten.   Aber 
ein Verquicken oder „Vereinigen“ beider Standpunkte zeugt von nur flüchti-
ger Kenntnisnahme oder gar völliger Ahnungslosigkeit des Sachverhaltes, 
und jeder Konfliktfall würde eine Probe für die Unmöglichkeit solchen An-
sinnens liefern.   Zur Praxis des kosmischen Standpunktes bedarf es keiner 
zusätzlichen Energie oder besonderer Scharfsinnigkeit sondern ausschließ-
lich Veranlagung und Neigung, da die erhöhte Rate Energie und Feingefühl 
nicht etwas verbraucht sondern gerade umgekehrt ausgelöst bzw. enthemmt 
wird und zur Verfügung gestellt wird (Gott wird in den Schwachen mächtig 
sein;  den Seinen geschieht kein Leid;  wo ein Wille, da ist auch ein Weg;  
wo Liebe naht, hilft kein Stacheldraht;  wenn Gott mit uns ist, wer oder was 
soll dann eigentlich wider uns sein?).   Vieles hängt so innig miteinander in 
seinen Konsequenzen zusammen, wovon kein Jota für sich gestellt eine 
Wahrheit wäre („das Wahre ist das Ganze“,  Hegel).   Sehr verhängnisvoll 
kann auch oftmals die bloße Gedankenlosigkeit trotz besten „Willens zum 
Guten“ werden.   In alledem sind nun keine Äußerungsweisen sondern nur 
Seelenstimmungen veranschaulicht worden. 

Da es das Produzierende und das Produzierte in der Welt gibt, so kann 
sich der freie Mensch auf die eine oder auf die andere Seite schlagen;  der 
eine wird dies, der andere jenes als eine geradezu unverwindbare Zumutung 
für sich empfinden.   Vor allem ist das Produzierende immer analytisch mo-
nistisch, das Produzierte synthetisch pluralistisch.   In dem Synthetischen 
drückt sich daher bereits die Gier, das Bedürfnis (ewiger Hunger) und die 
Abhängigkeit aus, während in dem Analytischen der Großmut, die Befrie-
digtheit (ewige Seligkeit) und die Unabhängigkeit.   Das „aufsteigende“ Ich 
ist also gleichsam eine bloße Reflexwirkung des „absteigenden“ Ichs, sein 
Schattenriß (Plato) oder Bild.   So kann man einen Kreis nur vom Zentrum 



 

21 

her malen, von außen (ohne Zirkel) gemalt wird nur ein annähernd kreisglei-
ches Vieleck daraus;  Organismen sind von innen heraus gebildet, Maschinen 
von außen zusammen gestückelt (Implosion, Explosion). 

Daraus resultieren auch entsprechend zwei grundverschiedene Arten 
von Seelenleben;  der bedrohte Typ wird natürlich alles ernst nehmen müs-
sen, dem absolut gesicherten Typ wird alles zum Scherz;  vor seiner Siche-
rung nimmt aber auch bereits dieser nur zwei Dinge ernst:   die Sicherheit 
(den Scherz) und das Erlangen der Sicherheit, den Urgrund und die Erlösung;  
danach ist er ganz frei wie ein Vogel in der Luft.   In dem Moment, wo man 
das Ich in Sicherheit gebracht hat (an die „Seite Gottes“),  kann einem nie 
mehr Übles widerfahren sondern, wenn überhaupt etwas, dann nur noch 
Gutes, denn das Übel erreicht eben den Urgrund nicht sondern nur seine 
Produkte und nimmt ihm vor allem die Arbeit der Zersetzung des untauglich 
und gleichgültig Gewordenen ab, um Freiheit zur Wiederholung der Tätig-
keit zu bekommen;  alles Lebendige ist ja ein Tätiges:   noch einmal, weil es 
so schön war!  –  wagt kein Abstraktling zu sagen.   Und wenn Gott produ-
ziert, dann nicht aus Not oder weil er es nötig hätte (so jammert die irdische 
Seelenhälfte),  sondern aus Fülle und Wohlsein heraus.   Wie man im Traum 
bloße Bilder für ernst nimmt, so der ins Sansara verstrickte Gott die Uferlo-
sigkeit der Fratzen seiner Geschöpfe in Maya;  er nimmt das Übel ernst, und 
er nimmt das Wohl ernst;  alles ist für ihn aufgebaut auf der Grundlage des 
Übels und seiner Überwindung;  ohne Peitsche im Nacken ist er zu keiner 
vernünftigen Leistung bereit.   So etwas kann also nie zu einem wirklich 
positiven und freien Guten führen;  es ist aber auch klar, daß ein solch diffi-
ziler Unterschied natürlich nicht gleich beim ersten Hinsehen in die Augen 
springen wird;  eben das muß jedem ehrlich Suchenden zu einem unnötig 
zeit- wie kraftraubenden Verhängnis werden;  dem Produzierten (Kreatur) ist 
nämlich auch noch die Befriedigung ein Hunger, denn es muß auf der Höhe 
seines Glanzes doch schon wieder seines Sturzes gedenken (Laotse);  aus 
solch intelligenter Überlegung heraus sprechen die Propheten von einer ewi-
gen Verdammnis und einer ewigen Glückseligkeit;  „wer von diesem Wasser 
trinkt, den dürstet nicht mehr“;  das Gericht ist nämlich kein Naturprozeß 
(„der Himmel kommt nicht mit äußeren Gebärden“,  im Himmel gibt es die 
Logik und Kausalität nicht) sondern ein Geistesprozeß, dh. durch den Selbst-
bezug erkennen sie zu dieser Zeit, wie sie geartet sind, und die „Strafe“ der 



 

22 

Bösen ist ganz einfach, daß sie nicht an den Segnungen des Guten teilzu-
nehmen verstehen, es soz. nicht begreifen können, wie da plötzlich eine ganz 
andere Menschheit vor ihnen aufsteht. 

Also ernstnehmen kann nur ein Bedrohter sowohl sich selbst als auch, 
was ihn direkt oder indirekt bedroht.   So hilft der nach unserer Bestimmung 
ernste und finstere Typ einem Ertrinkenden, um ihn vor dem Tode zu retten, 
der heitere und lichte Typ um ihn ins Leben zurückzuführen.   Während die 
Juden Zeter und Mordio schreien beim Tod ihrer Angehörigen und nie er-
wachsen werden können, so sind die alten Germanen übermütig und lachend  
mit einem Faß Bier unterm Arm in den Tod geritten.   Goethe ließ sich noch 
kurz einen Braten vor seinem Tode servieren und Fenster und Türen öffnen, 
um der Sonne zu begegnen.   Wer im Sterben lacht ist kein zynischer Verrä-
ter an der lieblichen Perle des Lebens im Kleinod sondern sein konsequentes-
ter Vertreter;  er bejaht nicht den Tod sondern das Leben und bewahrt diesem 
seine Treue in unnachahmlicher, unbezwinglicher, nicht zurückweichender 
Manier bis an den harten Abgrund.   Nicht ist nichts, nur Sein ist etwas.   Der 
Mensch lernt sich selbst nie anders kennen als diesen oder jenen Bekannten, 
dem er eines schönen Tages im Leben begegnet;  wessen Erinnerung nicht 
bis vor die Geburt zurückreicht, dessen Ansprüche können sich auch nicht 
bis hinter den Tod erstrecken;  wo aber das Ewige ins Bewußtsein einer See-
le eindringt, dort will es auch in dessen Sein eindringen;  Gott will bei den 
Menschen Wohnung machen, und die ihn aufnehmen, denen gibt er das ewi-
ge Leben, denn eine ewige Gemeinschaft erwartet jeden in Gott.   Immer 
wieder erstaunen wir vor dem ungeheuren Meer negativer Begriffsbestim-
mungen und Seeleneinstellungen des menschlichen Egoismus’,  der ver-
dammt und verflucht ist ein Pessimismus zu sein (alles Kausale und Ver-
gängliche ist Leiden  –  das ewige Wahrwort des unübertrefflichen Buddha’).   
Nur Stumpfsinn, Verstocktheit und Unwilligkeit könnten glauben, daß es 
sich hier womöglich um haarspaltende Sophisterei handeln möchte. 

In diesem Sinne läßt sich weiter ein für allemal festlegen, daß der erns-
te Typ in der Natur nach Werten gräbt und beim Menschen nach Würden, 
während der heitere Typ in der Natur das Schöne und am Menschen das Gute 
genießt, soweit vorhanden und soweit möglich, denn Wert und Würde liegen 
eben auf der ernsten und abstoßenden Seite der menschlichen Gefühlsskala.   
„Werte“ kann es nur für Suchende, Sammler und Bedürftige geben;  der 



 

23 

finstere Mensch schützt zB. seine Augen, daß sie nicht verletzt werden kön-
nen;  der lichte Mensch wappnet sie, um länger und besser sehen zu können;  
das Sehen bei Sturm mit Brille ist ein Genuß, für die ungeschützten Augen 
besitzt die Brille einen Wert.   Man könnte in dieser Art wohl einen ganz 
modernen Buddhismus inaugurieren;  aber dessen nicht genug sei nur erin-
nert, daß auch die Juden schon den Baum mit den „verbotenen“ Früchten 
kannten sowie das Holz des ewigen Lebens.   Beim Menschen aber spricht 
man nicht von „Wert“ sondern von Würde.   Würde beruht tatsächlich immer 
auf äußeren Referenzen, Anzeichen, Leumund oder Fürsprech, sonst könnte 
es nie Betrüger, Hochstapler, Heiratsschwindler und Verräter geben.   Der 
Heitere verehrt nie einen anderen um irgendwelcher Äußerlichkeiten, Bezie-
hungen oder Bedeutungen, sondern er liebt ihn nach dem Selbstbezug um 
seiner eigenen Güte an sich wegen, wie er ist. 

Als man Jesus einmal guter Meister nannte, erwiderte er, man sollte 
nie jemanden Meister oder Vater oder gut nennen, denn es gibt nur einen 
Meister:   Gott im Himmel und nur einen der gut ist:   Gott.   Nicht lange 
nach seinem Tode, und wir haben die katholische Kirche mit einem Heer von 
selbstsüchtigen und betrügerischen, sogar verbrecherischen Patres, die alle 
die höchsten Ehren genießen, Ehren, keine Sympathien.   So ist es auch dem 
Buddhismus ergangen;  wer möchte heute schon unter solcher Berücksichti-
gung sagen, daß er mit letzter Gewißheit den Sinn und die Absicht dieser 
beiden Religionen kenne?   Die hier vertretene Ansicht kann dies zu 100%, 
weil sie selbstlos ist, eine Tauperle im Morgenwind, ja wie der Wind selbst.   
Verehrung gibt es nur für den Pluralismus;  man verehrt Eichen, Meere, 
Berge, Wolken, Sonne, Sterne, Engel, Geister und alles, was männlich und 
imposant erscheint;  aber man sollte nicht einmal Gott verehren, warum, weil 
man damit implizite sich selbst verehrt, denn Ehre von Unwürdigen taugt 
nichts, und man stellt sich als etwas Besonderes Gott gegenüber und macht 
diesen zu etwas Besonderem.   Das Viele braucht der Mensch wie eine Ba-
lancestange oder wie einen Rechenschieber, das Eine ist ihm zu unscheinbar;  
aber darum wird er auch niemals der Erlösung teilhaftig, nicht durch Vereh-
ren.   Bald jedes zweite Wort in der Bibel meint, daß man auf die Ehre bei 
den Menschen, auf Anerkennung usw. nichts geben soll, weil das luziferisch 
ist;  Stolz ist immer luziferisch. 



 

24 

Verehrung ist pluralistisch und Liebe monistisch „gestatten  - Sie -  
mir“,  „läßt  - Du -  mich mal“.   Wie der finstere Typ etwas tut oder unter-
läßt aus Furcht vor oder Gier nach der Bewertung bzw. Anerkennung des 
allgemeinen Haufens der anderen (öffentliche Meinung, Forum der Allge-
meinheit, publissity), so tut oder läßt der heiter Gesonnene aus unbefangener 
Liebe und in rein „sachlichem“ Wohlwollen zu dem konkreten Schicksal 
einer bestimmten Persönlichkeit etwas heraus. 

Liebe ist ein positives, auf den anderen zugehendes, ihn förderndes, 
Verehrung ein negatives, vom anderen sich abwendendes, ihn kaltstellendes 
Element.   Furcht, Ehrfurcht oder Verehrung ist ein trennendes, raumgeben-
des, pluralistisches Gefühl, welches das Tabu, die Unantastbarkeit oder 
Nichtbedrohung eines äußeren Objektes bekennt, das typische Verhalten 
eines vermenschlichten, nicht mehr göttlichen Gottes, eine direkt widergött-
liche Seelenstimmung (daher „die gottlosen Menschen“).   Der gesamte 
Formalismus der Verehrung und Konvention, worin besonders China und 
England in ihrem verknöcherten Materialismus sich hervorgetan, ist über-
haupt nichts Anderes als ein, zwar unbewußtes aber doch 100%iges Be-
kenntnis zur Mechanik einer gegenständlichen Welt vergänglicher, begrenz-
ter, toter Inhalte;  nur Menschen, die sich als einzelne im Raum gegenüber-
stehen so wie zwei Ochsen auf der Alm oder zwei zusammen gegangene 
Autos, können die Verehrung pflegen und heiligen als Nachahmung und 
Übertragung ins Seelische der Verhältnisse einer Welt von undurchdringli-
chen Gegenständen mit hart begrenzter Oberfläche, innen wie außen kalt und 
gleichgültig sowie äußerlicher Distanz (sog. „Vornehmheit“!). 

Form  –  gibt es nur in einer materiellen Welt;  man kann Bücher zu 
Hunderten und Tausenden von den erlauchtesten („“) Geistern studieren, sein 
ganzes Leben lang, niemand kennt den Menschen, der nicht weiß, daß die 
typisch menschliche Kraft die Verehrung ist;  wie die Schwerkraft zB. die 
Ursache des Fallens der Gegenstände ist, so die Verehrung die einzige oder 
Kernwurzel allen Übels.   Als die Juden meinten, sie beten zu Gott, was sagte 
ihnen Jesus da wohl:   euer „Gott“,  zu dem ihr betet, das ist genau der Satan 
und ein Vater der Lügen von Anfang an;  seine Kinder haben in der Wüste 
Manna gegessen und sind alle gestorben;  wer von meinem „Brot“ und 
„Wein“ ißt oder trinkt hat aber das ewige Leben.   Daraufhin wollten sie ihn 
ohne jedes Nachdenken sofort lynchen, denn die Ehre ging ihnen über die 



 

25 

Wahrheit;  ich weiß nicht, ob das heute viel anders ist, aber in konzentrierter 
Berufung auf diesen Vorgänger darf man wohl schon einiges riskieren.   Man 
muß sich immer wieder sagen, daß das Böse nicht offen zutage liegt;  Betrug, 
Diebstahl oder Mord, wie man das nennt, sind gar keine Übel schlechthin, sie 
können zum größten Segen gereichen;  so ist es zB. eine besondere Kunst, 
andere nicht zu ihrem Üblen sondern zu ihrem Guten zu betrügen, das anzu-
erkennen sie noch nicht imstande sind, oder sei es anderen ihr Übel zu steh-
len statt ihr Gut usw. .   Also riskant ist es und gefährlich, ein solch hoch 
verehrtes, repräsentativ und solide wirkendes Gefühl oder Gesinnung wie die 
Achtung vor dem oder Heiligung des anderen des luziferischen Materialis-
mus’ zu bezichtigen.   Die heitere Gesinnung ist darum die allzeit und effek-
tiv respektlose, formlose, traditionslose, ungezwungene, daher ausgespro-
chen natürliche, herzliche, bewegliche und couragierte Verhaltensweise, das 
sich überall Zuhause-fühlen.   Auf die Art gewinnen wir den Urzustand des 
Paradieses als eine selbstkritische Kindlichkeit wieder zurück und sind erlöst, 
ohne viele Umstände. 

Was für den ernsten Menschen Arbeit und Werk, das ist für den heite-
ren Menschen Spiel und Kunst.   Alles Vergängliche ist nur ein Spiel, ein 
einziges Vergnügen;  schön und herrlich in der Tat sind Wald und Meer und 
Sonne und Liebe, aber doch so bedeutungslos, daß sie wie ein Spuk nach 
weniger als einer Nacht ins nie Gewesene verschwinden können, und nie-
mand bleibt, um ihnen nachzutrauern, wie auch niemand den vielen längst 
verstorbenen Myriaden von teils glücklichen Menschen und deren Leistun-
gen nachtrauert, zB. versunkener Kontinente.   Eitler Wahn ist es, der einer 
wahrhaft unschuldigen Schönheit auch noch die Raffinesse sog. Bedeutsam-
keit gleichsam von rückwärts unterschieben zu können glaubt, um ihr so 
etwas zu geben, das sie entweder längst hat oder aber in keiner Weise bedarf  
–  Zeugnis für den Mangel an Lebensweisheit, Welterfahrenheit und Charak-
tergröße ablegend. 

So groß und verschwenderisch sich die Schönheit zB. auch nur in den 
menschlichen Kunstwerken bereits manifestiert hat, so fehlt ihnen allen auch 
hier doch nur die mindeste Notwendigkeit, das geringste Erfordernis dazu-
sein.   Der Mensch kann ohne die Kunst leben wie Gott ohne den Menschen;  
für die höhere Selbstbesinnung ist auch der Mensch nichts als ein Kunstge-
bilde.   Indem der Mensch scheinbar harmlos, scheinbar kindlich die Welt in 



 

26 

ihrer Größe bestaunt, die Harmonie (sog. „Weisheit“) in der Natur und die 
Schönheit der Seele, was doch Gott nie bestaunen,  –  was Gott höchstens 
beglücken würde, erniedrigt er sich und handelt wider das Gebot „seid voll-
kommen, gleichwie euer Vater im Himmel vollkommen ist“.   Staunen, Ver-
ehren, Autorität, Gehorsam sind für den naiv kindlich jüdischen Typ, Ent-
wicklungstyp;  die Zeiten liegen nun aber schon weit, so weit zurück.   Man 
muß doch endlich erwachsen werden, und mehr als „erwachsen“. 

Wenn es Kunstwerke gibt ohne Zwang und Muß, ohne daß einer ihrer 
bedarf, dann steht der ernste und finstere Mensch vor einem Nichts, indem er 
nach ihrer Entstehungsursache forscht, sofern er kein Materialist sein und zur 
Mechanik greifen möchte;  so begreift er auch diese im Sinne einer histori-
schen- und Lebens-„Notwendigkeit“.   Für die leichte und heitere Gesinnung 
wird hier eine durchaus adäquate Ursache sichtbar:   die kindliche Freude am 
Spielen eines ewig unbedroht dahinlebenden, teils seiner selbst bewußten 
Gottes. 

Es kann nie anderes in der Welt kaputtgehen als Spielzeug.   Ist bereits 
das Gute nichts als Spiel, muß das Böse erst recht im Sinne von Spielerei, 
sagen wir als Spielverderben, dh. im Sinne von Taktlosigkeit, Unklugheit 
oder Geschmacklosigkeit aufgefaßt werden.   Wir können es Paulus ganz 
konkret nachfühlen, daß er den Materialismus wie Tonscherben zerschlagen 
wünschte, was eigentlich gar nicht so schwer fallen dürfte. 

Für den finsteren Typ wird auch noch das Spiel zur Arbeit und mit 
verbittertem Ernst betrieben als sog. Atempause, Erholung, Entspannung, 
Ausgleichsport, usw.,  –  Begriffe, deren eigentlicher, negativer Sinn diesen 
Menschen längst nicht mehr bewußt ist und die die positiven Begriffe ähn-
lich ersetzt haben wie zB. oft in der Grammatik das maskuline Geschlecht 
das feminine, ein nettes Mädchen zB. etwa als „netter Käfer“.   Für den lich-
ten Typ (zB. Nietzsches tanzenden Philosophen oder Schillers Ästheten) 
wird auch noch die Arbeit zum ergötzlichen Spiel („sorge dich nicht um den 
morgigen Tag“),  und hat das Spiel dann natürlich nicht mehr jene ableitende 
oder zerstörende, zerstreuende Tendenz wie für den Erdenmenschen sondern 
einen universal umfassenden, realen, von Leben und Wärme erfüllten Sinn, 
dem der kosmische Typ seine ganze Innigkeit widmet.   Man muß sich davor 
hüten, sei es lächerlich, sei es fromm zu werden;  ein Scherz, der nicht ernst 



 

27 

gemeint ist, wirkt lächerlich, er nimmt die Pointe voraus, aber ein Scherz, der 
keiner ist, wirkt wie eine Traueranzeige und bringt die Pointe verspätet.   Es 
ist ein Zeichen nicht vergänglicher Würde sondern echter, unverlierbarer 
Größe, auch über sich selbst scherzen zu können;  doch nicht die Größe 
macht uns heiter (da kann man lange warten),  sondern die Heiterkeit macht 
uns groß;  viele große Menschen sind Monisten, ohne es zu wissen. 

Im Gegensatz zum Egoismus, der sich selbst für ernst nimmt und Gott 
oder Welt um seinetwegen, kann diese Einstellung, die mit sich selbst spielt 
nicht anders als wie mit Objekten der Außenwelt nur als eine heroische be-
zeichnet werden.   –   Würde einem solchen Heroismus das Bewußtsein feh-
len, müßte er sich naiv kindlich gebärden;  würde ihm das menschliche Be-
wußtsein eignen, wäre er entweder irrsinnig, bloß schwärmerisch oder sogar 
pervers;  nur auf dem eigenen Standpunkt verlieren sich die Gefahren der 
Verirrung und des Mißverständnisses, wie sie jede Einweihung unweigerlich 
mit sich bringt, nicht nur für den Lernenden sondern ebenso und noch mehr 
für den Lehrenden:   es können ihm nur zu leicht aus getrübter und unzurei-
chender Urteilskraft heraus die undankbaren Vorwürfe des Irrtums, der 
Schlechtigkeit und böser Absicht erwachsen. 

Der Egoist, diese Ausgeburt des Irdischen, handelt um das Böse zu be-
kämpfen und das Übel zu kurieren, wie er sich ausdrückt;  der Heros lebt, um 
das Gute zu stärken und das Wohl zu verklären.   Der Irdische verkriecht sich 
in die Lücken, Verstecke und Engen des Daseins und der Finsternis;  furcht-
los strahlt der Kosmische wie eine Sonne voll unbezwinglicher Gesundheit, 
Kraft und Optimismus über dem Horizont menschlichen Begreifens und 
Vermögens:   „und er lehrte in gewaltigen Worten vor ihnen, daß sie sich 
entsetzten, nicht wie sie es von der Klasse der Gebildeten ihrer Zeit her kann-
ten, und machte die Schwachen stark und die Kranken gesund durch sein 
Beispiel des Glaubens an die Kraft Gottes in jedem“;  „nicht ich, dein Glaube 
hat dir geholfen“!   „Bescheidenheit“,  eine Unterart des schlechten Gewis-
sens, hatte dieser Heros nie gekannt. 

Man könnte sich nun vielleicht denken, daß jemand sagte, „nein, die 
Erlösung, das ist doch nichts für mich, das lasse ich lieber, sie widerspricht 
nicht nur meinen liebgewordenen Lebensgewohnheiten sondern auch meinen 
persönlichen Bedürfnissen“,  aber es läßt sich kaum denken, daß noch je-



 

28 

mand sagt, er wüßte nicht, wie oder was Erlösung sei.   –   Die unheimliche 
Uferlosigkeit eines verworrenen und verschwommenen Pluralismus’ (A.T.,  
Sprüche:   das viele Studieren macht nur den Leib müde;  Veden:   das eine 
sollen merken die, nicht ist hier Vielheit irgendwie, von Tod zu Tode sich 
verstrickt, wer eine Vielheit hier erblickt)  –  widerspricht aufs krasseste den 
klaren und einfachen Grundsätzen des Theismus’,  wie sie bisher auch nur 
immer beim einfach denkenden Volk mit dem gesunden Instinkt für das 
Wahre Geschichte gemacht haben und bei den Verbildeten nie Anklang fin-
den konnten.   –   Es ist auch unwahr, daß man zur persönlichen Befriedi-
gung (Erlösung) erst nach langer Entwicklung sich mühsam hindurchquälen 
kann, und auch das nur teilweise, weil immer- und immerwieder neue und 
erneute Bedürfnisse hochsteigen, die alten verdrängen und nie ein Ruhepunkt 
sichtbar wird;  sondern binnen Minuten in nahezu zeitloser Frist kommt die 
Erleuchtung als ganze, läßt sich das Programm allgemeinverständlich darle-
gen und anschließend praktizieren nach dem bewährten Grundsatz, daß Wis-
sen Macht und Wahrheit Freiheit ist.   Von Geheimnissen sprechen vielmehr 
nur, die selber unwissend sind und von Entwicklung, die selber unfähig sind.   
In ganz wenigen Grundstrichen hat man das gesamte Um und Auf des wahr-
haft religiösen Betriebes umfaßt (Mt.7;12).   –   Ein Mensch, der mit dem 
zufrieden ist, was ihm von den Menschen vererbt und anerzogen wurde, was 
er in ihrer Gesellschaft vorfindet, soll anderen nicht die Freiheit der Unzu-
friedenheit absprechen, denn er bedarf natürlich keiner Aufklärung hierüber, 
es sei denn rein orientierungshalber.   Wer aber in dieser Luft nicht gedeihen 
kann, für den und keinen anderen wird dieser Same ganz gewiß nach regel-
mäßigem Begießen bald zur wohlschmeckenden Frucht heranreifen.   An den 
Unbedürftigen geht Religion vorüber und schüttelt sich nur den Staub von 
ihren Füßen, den Hungernden und Dürstenden aber soll vollstes Genüge 
widerfahren. 

Alles nun, was ihr wollt, daß euch die Leute tun sollen, das tut ihnen auch! Das ist das Gesetz und die Propheten.“


