LEID

Alle personlichen Schwierigkeiten, mit denen ein Mensch im Leben so
zu kimpfen hat, alles nur mogliche Ubel und alles denkbare Leid nehmen
geradezu spontan ihr Ende in dem Moment, wo der Mensch sich selbst auf-
gibt und als einzelne Personlichkeit nicht mehr vorhanden ist, ansieht oder
behauptet; denn Ubel und Leid in jeder Richtung haben ihre Wurzel in der
Verginglichkeit alles Begrenzten, so auch des Menschen zB. in Form von

Beraubung, Verletzung oder Vernichtung seiner Organe, seiner Sinne, seines
Bewegungsvermdogens, seines Besitzes, seines Lebens, seines Gliickes usw.;
hat sich der Mensch aber aufgegeben, ist er einfach nicht mehr da als Person-
lichkeit, dann trifft diese Personlichkeit auch nicht mehr, was ihren Leib
jemals betrifft, und da im menschlichen BewuBtsein wie in der Natur immer
Menschen und Welt zugleich zugegen sind, so ist das, was die Aufhebung
der Personlichkeit fiberlebt und das Leben in ihrem Korper auf personliche
Art fortfithrt nunmehr die Welt nebst dem hinter ihr gelegenen ewig gleich-
formigen und unaffizierbaren Einen. Die Welt dient dazu den Menschen zu
erzeugen, von dessen Leib und SelbstbewuBtsein das ewig Eine Besitz er-

greift, nicht anders als der Mensch von Papier und Bleistift Besitz ergreift.

Im Sinne dieser rein monistischen Auffassung ist es nichts als Egois-
mus, wenn der Mensch sich als einzelne Personlichkeit und sein Leben in
irgendeiner Weise fiir wichtig oder bedeutsam zu halten vermag, dh. sich
eben iliberhaupt als einen Einzelnen, bzw. im einzelnen als ein Ganzes emp-
findet. Altruismus ist sogar dasselbe wie Egoismus, weil dadurch der E-
goismus der anderen statt des eigenen gefordert wird. Die dem Egoismus
wirklich entgegengesetzte Lebensweise ist eine heroische und wiirde am
passendsten als Heroismus bezeichnet; seine monistische Weltanschauung
ist zugleich die mangels Anschauungsmaterials am schwierigsten von allen
nur erdenklichen Weltanschauungen zu begreifende; diese Schwierigkeit
beginnt schon mit dem Streit, ob der Urgrund allgemein oder individuell
angenommen werden soll und endet in seiner Gegeniiberstellung vor das
menschliche SelbstbewuBtsein und die menschliche Selbstbehauptung, die
aber doch mit einer gewissen Leichtigkeit schlieBlich behoben werden kann,
denn so man’s weil3, ist alles sehr einfach.



Wir unterscheiden bekanntlich zwei Arten von Seelengefiigen, deren
eine Art in Erlebnissen wie Hunger, Durst, Kilte und Schmerz zuhause ist,
wihrend die andere in Gefiihlen wie Gliick und Trauer, Glaube und Furcht,
Liebe und Zorn, Scherz und Ernst. Jene erste Art beseelt den speziellen
Leib, die zweite Art die ganze Welt; diese Unterscheidung ist ausschlagge-
bend fiir den Monismus. So zB. sind Kinder, so es sie noch gibt, voller
Glauben, Gliick und Liebe, sie scherzen und nehmen des Lebens Schattensei-
ten noch nicht ernst, tiber den schwarzen Mann lachen sie hochstens, an die
bose Absicht konnen sie einfach nicht glauben, es sei denn, sie stehen unter
einem suggestiv verderblichen Zwang, und die herbsten Entbehrungen wie
Kalte, Hunger, Miflgeschick, Anstrengung, Krankheit oder Schmerz nehmen
sie tapfer und einsichtsvoll mit ihrem alles verzeihenden, seligen Kinderla-
cheln hin oder spiiren sie tiberhaupt nicht bei all ihrer Verspieltheit, wihrend
die Erwachsenen das, was ausgesprochen Charakter ist, als ein Mangel an
Routine oder Erfahrung bezeichnen, als ein gewisses Mall von Dummbheit
und schon wegen einer Fliege, wegen eines Luftzuges oder eines Regentrop-
fens wutschnaubend und entriistet aus der Haut zu fahren pflegen, dh. sofern
sie eben in aller Konsequenz auch schon wirklich Erwachsene sind und sich
nichts Kindliches mehr bewahrt haben.

Das sind also praktische Erfahrungen, die uns dariiber belehren, daf3
das Gliick als Gefiihl nicht vom Leib und dessen Seele abhidngt sondern von
der Welt und der Seele der Welt. Diese Weltseele ist dem Menschen von
Natur aus angeboren; er verliert sie aber, sobald das SelbstbewuBtsein im
Leibe erwacht. Von nun an gilt der Dualismus fiir den Menschen, der ihn
das SelbstbewuBtsein der Natur gegeniiberstellen 146t und sich mit dem Leib
verbinden 146t. Der Dualist hat nur das Vermdgen ausgebildet, sagen wir
vom Subjekt zum Objekt oder zum Pridikat fortzuschreiten, von der Natur
zum Menschen, vom Leib zum Kopf, von der Seele zur Materie, vom Kinde
zum Erwachsenen, von Osten nach Westen, vom Juden zum Christen, von
der Ursache zur Wirkung, vom Inneren ins AuBere, vom Wenigen ins Viele;
es ist ihm etwas ganz Unmogliches, auch umgekehrt verfahren zu kénnen,
dabei verliert er iiber das Spétere das Frithere und wird im Ergebnis dieser
sinnlose, seelentote, oberfldchliche, extravertierte oder luziferische Existen-
zialist, als der er allgemein bekannt ist. Dem rhythmischen Typ sind alles
das, worauf der Mensch so unendlich stolz ist, bloe Durchgangsstufen, die

2



den Selbstbezug dessen vermitteln, was vor und nach dem Menschen liegt
(,,ich bin eher denn Abraham®); die zwar dtzende Kritik des Dualisten ist
gleich wohl eine ganz naive, und das Denken hat wohl alles, nur noch nicht
sich selbst erkannt; auch das Christentum hat Jesus nie anders als eine blof3e
Durchgangsstufe gegolten, und selbst der Mensch wie alles Viele und Ver-
géingliche vermittelt nur das ewig Eine zu sich selbst; man spricht dieserhalb
auch vom anfanglichen, vom verlorenen und vom wiedergewonnenen Para-
dies. Die jiidische Zeit war noch die Zeit des kindlichen Gehorsams gegen
Gott, die christliche Zeit war die Epoche der menschlichen Auflehnung und
des Todes Gottes, natiirlich auf Erden sowie auch des Trostes, der Hoffnung
und der Uberbriickung (,,harret aus bis zuletzt, so wird euch die Krone des
Lebens werden®), und das 20. Jahrhundert ist der Beginn des Zeitalters der
Auferstehung Gottes und der Toten und Riickkehr zum Urzustand des Kind-
lichen, zum jiidischen Geist quasi, auf Grundlage des reinen Selbstbewul3t-
seins (Geistes), das uns noch beschiftigen wird. Wegen ihrer Unleiblich-
keit kann also die Weltenseele nicht befreit werden durch physische Veran-
staltungen oder durch Zwang sondern einzig durch die gedankliche Selbstbe-
sinnung und innere Ein- bzw. Umstellung.

An jeder Seelenart konnen nun weiterhin drei Sektoren unterschieden
werden, der beobachtende, der erlebende und der gestaltende Sektor. Die
beiden dufleren Sektoren sind als solche seelisch ganz neutral und insofern
gleichgiiltig, die Ursachen zu dem, was sich als Intellektualismus und Mate-
rialismus einen Namen gemacht hat; sie wiirden nie funktionieren ohne den
inneren Motor des seelischen Interesses und der seelischen Initiative. Dieser
innere Motor ist als solcher wieder polarisiert zwischen den Antipoden von
Bediirfnis und Befriedigung. Kein Mensch wiirde jemals dem Broterwerb
oder einer geistigen Schulung nachgehen, wenn ihm das keine Befriedigung
verschaffte, wenn er sich das nicht zum Bediirfnis machte; gleichwohl kann
er diese Tatsache leugnen und behaupten oder glauben, er tue es um etwas
AuBerlichen wegen, sagen wir, weil es niitzlich, gut oder anbefohlen sei;
wer da glaubt, die Reise und nicht das Erlebnis der Reise, das Tun des Guten
und nicht das Erlebnis dieses Tuns sei schon, der gleicht dem Affen, der auch
nicht weil}, da3 man durch Aufklappen des Deckels an einen verborgenen
Inhalt herankommt. Der Dualist vertritt nun hier die Ansicht, daf3 das See-
lenleben sich abspiele in der Richtung vom Bediirfnis zur Befriedigung, wie



das ja fiir ein naives Gemiit, wenn {iberhaupt, so vor allem als das Néchstlie-
gende zu erkennen ist. Rhythmisch wére dagegen etwas ganz anderes, ndm-
lich die Auffassung des Bediirfnisses als eine Art Leidens, als die blofie
Durchgangsstufe der Befriedigung zu sich selbst. Wir haben uns dariiber
ganz klar zu sein, daB} alles Negative stets nur als Sekundéres infrage kom-
men kann; uzw. stellt das Bose dar die Opposition gegen ein bestehendes
Gutes und das Leiden die Verletzung oder Beraubung eines bestehenden
Guten oder Schonen. Man kann also wie gesagt das Leid oder den Genuf3
zum Herrn iiber sein Leben machen; die bewulite Schicksalsgestaltung hat
sich dariiber genau klar zu sein.

Ein Mensch, der sein Leben unwissend und rechtgléubig auf der
Grundlage des Bediirfnisses autbaut, verfallt damit der Konsequenz die Not-
lage in ihrem umfassendsten Begriff zur herrschenden Macht erklért zu ha-
ben; er begriindet so eine Weltanschauung und Lebenspraxis, die nun nicht
etwa blof3 pessimistisch, sondern vielmehr im selben Sinne und zugleich
auch bosartig beschaffen sind. Es ist ndmlich das Bediirfnis ein Verlangen
aufgrund von Notlage oder Armut nach Ergdnzung und Bereicherung, zB.
der leere Bauch verlangt nach Nahrung. Die Notlage stellt demnach etwas
Unvollkommenes dar, das zwar als solches abhidngig von dem Dazugehori-
gen, sie Ergéinzenden, in Wahrheit aber nur die sekundire Beeintrachtigung
eines iiberlegenen Vollkommenen ist, das sich aus Freiheit einschriankt, nur
um sich wieder fiillen zu kdnnen, so wie einer zu Berge steigt, um eine scho-
ne Abfahrt zu erleben oder eben die Aussicht. Wo nun eine solche Abhén-
gigkeit von anderem, duflerem besteht, besteht aber auch Zwang durch das
andere, denn mir wird das Erforderliche eben nur unter Erfiillung gewisser
Bedingungen gewéhrt; zu Not und Abhingigkeit gehort daher immer auch
Zwang, was nie vergessen werden sollte. Wo dann wieder der Zwang be-
steht, dort gesellt sich zum Leid auch noch das Bose, denn man handelt
durch Zwang eben nur insofern, als einem die unter Bedrohung des Lebens
auferlegten Bedingungen als solche nicht genehm sondern zuwider und sogar
schédlich sind, wie die meisten aller ,,Berufe”. Das Bose ist natiirlich ein
zweifaches gemaB der seelischen Zwienatur, indem es mit Gewalt unter
Verwendung von Betrug operiert. Jeder Gezwungene wird schlieB3lich be-
strebt sein, unter Umgehung der ihm aufgezwungenen widrigen Bedingun-
gen sich in den Besitz des von ihm als fiir ihn dringend erforderlich Empfun-

4



denen zu bringen; um aber einen solchen Betrug schon gleich in der Wurzel
zu verunmoglichen wird, abgesehen jetzt von den gewalttéitigen Strafen ei-
nerseits fiir bereits begangene Betriigereien, andererseits eine Tauschungs-
propaganda eingefiihrt, welche die Selbstbesinnung, wie wir sie hier pflegen,
von den wahrhaft negativen Lebensverhiltnissen weg- und auf scheinbar
positive, in allen Farben ausgemalte Zustdnde hinlenkt, die Selbstbesinnung
also in jeder Weise bagatellisiert. Ein solches ist zB. der Fall, wenn der
Kapitalismus Landraub beabsichtigt und die Idee der ,, Vaterlandsverteidi-
gung® populér zu machen sucht, wenn die Firmen zwecks erhohten Absatzes
dem Biirger den Erwerb ihrer Produkte als notwendig fiir ihre Gesundheit,
Bequemlichkeit, fiir ihr Ansehen usw. einsuggerieren, wenn die Kirche sich
Losegelder erschwindelt fiir den Verkauf einer abstrakten Seligkeit oder
wenn Sozialisten unter der caritativen Parole Verbinde gegen den Kapitalis-
mus organisieren, um nun daran wieder zu verdienen. Das Bose ist undenk-
bar ohne Tarnkappe.

So haben wir das Rad des Ubels, aus dem keine Speiche gebrochen
werden kann: Leid zeugt Abhingigkeit, Abhéngigkeit zeugt Zwang, Zwang
zeugt Boses, und Boses zeugt wiederum Leid; Minderwertigkeitskomplexe

auf der einen, GroBenwahn auf der anderen Seite in allen Arten und Graden.
Man braucht nur die Gesichter der Menschen zu studieren und wird dies
Zeichen an ihre Stirn geschrieben finden, das Zeichen des vierfachen Negati-
vismus’. Aus dieser H6lle ohne Hilfe herauszukommen ist mangels Er-
kenntnis fast aussichtslos; die es gerne mdchten begriinden seit alter Zeit den
nach Erlosung suchenden, den unverstandenen Menschheitstyp; die domi-
nierende Masse sucht freilich nicht danach sondern fiihlt sich da ganz in
ihrem eigensten Element, soz. sauwohl (,,Perlen nicht unter die Sdue wer-
fen®).

Ein Mensch, der jedoch sein Leben als Wissender auf der Grundlage
der Befriedigung aufbaut, macht die Sattheit in ihrem umfassendsten —
Begriff zur herrschenden Macht (,,den seinen wird nichts mangeln®; ,,und ob
ich schon wandere im finsteren Tal*; Buddha im Lotossitz) und begriindet
eine Weltanschauung und Lebenspraxis, die in ihrer Reinheit nicht nur
Wohlsein sondern auch Giite sind. Denn Befriedigung als solche ist Geniig-
samkeit aufgrund Wohlergehens und Reichtums, ist schopferisch und mitteil-
sam, bereit zu helfen und zu raten. Die Geniigsamkeit ist demnach etwas



Vollkommenes und insofern unabhéngig von allem AuBeren, Erginzenden.
Wo Unabhéngigkeit und keine Schulden sind, gibt es auch keinen Zwang
sondern nur stets unbeeintrachtigte Freiheit, Man ist nicht zu leben und
dazusein gezwungen, zB. zufolge der physischen Geburt, sondern man bleibt
nur durch den eigenen BeschluBl weiterhin am Leben; insofern ist der Freie
genau wie Jesus von einer Jungfrau geboren. Die Freiheit fithrt dann
schlielich zum Guten, denn der Freie bedient sich immer des Besseren, und
das Gute ist liberhaupt nur aufgrund freier Entscheidung ausfithrbar. Zum
Guten gesellt sich schlielich die offene Wahrheit, denn das Gute braucht
sich nicht zu verstecken, sondern es soll allen zugute kommen, eben weil es
gutist. Um das Gute zu stirken bedarf es einerseits seiner unverhohlenen
Forderung (,,wer mich bekennt vor den Menschen...“) und andererseits ein-
gehendster Aufklarung gegeniiber den Méchten der Finsternis, die es ja zu
sabotieren suchen. Es findet dies in der Bibel zB. seinen Ausdruck als der
Kampf Jerusalem gegen Babylon, in Kain und Abel sowie als die beiden
Béaume im Paradies. Dadurch wird die Tarnkappe allen Betriigern vom
Kopfe gerissen, und sie werden dann den Aufrechten in ihrer unbedeckten
BloBe als tatsdchliche Gegner des Guten sichtbar, etwas, was die Menschen
immerwieder bezweifeln und fiir stark {ibertrieben oder exzentrisch halten.

So zeugt das Gliick die Unabhéngigkeit, diese die Freiheit und die
Freiheit das Gute, welches wiederum das Gliick zeugt. Optimismus und
Angemessenheit (rechtes Denken, rechtes Reden, rechtes Tun usw.) lassen so
jede kranke Seele gesunden. Der lichelnd sitzende Buddha (,,den Seinen
gibt’s der Herr im Schlaf™) ist der Prototyp eines wunschlos gliicklichen
Menschen. Wer jedes Verlangen dem Verlangen nach Erlosung aufgeopfert
hat und durch Erlésung auch noch dieses Verlangens ledig geworden ist,
bzw. umgekehrt, der hat mit seinem Verlangen auch die Persdnlichkeit abge-
totet; aber nicht, als ob ,,Askese” nun etwa Weltflucht, Lebensverleugnung
oder Selbstvernichtung wire, wie die Anfanger das immer mif3verstehen,
sondern Askese bedeutet: sich das Gliick verschaffen frei von jedem Ver-
langen danach, soz. auf kaltem Wege, frei von jeder Mdglichkeit des Un-
gliicks. Der Freie genief3it das Gliick, aber er genie3t nicht das Leid; das
Gliick genieB3t der Freie, an dem Leidvollen geht er ungeriihrt voriiber. Im
Gegensatz zur egoistischen ist das eine ausgesprochen heroische Lebensauf-
fassung, eine vermdge des Zweierlotos’ iiber den Dualismus bewuf3t hinaus-

6



schreitende Praxis (,,diese werden ernten, was sie nicht gesét haben und jene
sden, was sie nicht ernten werden®).

Der egoistische Typ lebt in stindiger Furcht und Sorge vor den negati-
ven Gewalten; ihm gilt daher die Herrschaft iiber das Ubel als oberstes Ge-
bot der Sicherung seiner Existenz: unvermerkt stiirzt er sich so in den gan-
zen Chor allen Ubels; Kampf ist und bleibt sein erstes Lebensprinzip, und
Frieden gilt nur, sofern ihm der Kampf dazu die Zeit und den Platz dazu
einrdumt; Freude an Vergewaltigung und Uberlistung in allen Situationen,

sei es in der Liebe zum anderen Geschlecht, sei es was man gesellschaftliche
Eroberungen machen nennt, sei es im Geschéft oder in der privaten Diskus-
sion oder in der Erforschung der Gesetze der Natur konstituieren diesen
scheinbar harmlosen, in Wahrheit abgrundtief verdorbenen und barbarischen
Typ; auf den Gedanken, die Natur statt zu ,,iberlisten* um Rat zu fragen
oder statt andere zu vergewaltigen mit ihnen eine Koalition einzugehen, eine
Freundschaft, kommt diese eingefleischt perverse Kreatur nicht mal im
Traum; der Kampf beherrscht ihn nachweislich vielmehr so hoffnungslos,
daB er nicht einmal ansteht, sogar von einem — “Sieg iiber sich selbst“ — zu
sprechen oder vom ,,Erringen einer ,,Herrschaft” iiber sich, einer Vollkom-
menheit usw.; ein Streber ist er nicht nur als Egoist sondern selbst dann
noch, wenn er strebt den Egoismus (das Streben) abzustreifen (Siinde wider
den Heiligen Geist — Selbstbezug), was ihm daher nie gelingen kann.

Das Streben nach Vollkommenbheit, das Suchen nach Wahrheit (nicht
etwa: ,,Weisheit™) setzt deren Besitz, das Bediirfnis, die Befriedigung zwei-
fellos bereits voraus, und es bedarf nur noch einer Entfaltung des langst Vor-
handenen, Angekiindigten, ohne jede Tragik (Geburtswehen als Folgen des
Siindenfalls) nach erfolgter Selbstbesinnung (Selbstbefruchtung), denn der
wirklich Vollkommene verspiirt bekanntlich nicht den mindesten Zug nach
einer Verdnderung seines Zustandes. Streben und Suchen sind keine ur-
spriinglichen Triebe (Novalis) sondern bereits Folgen eines zeitweilig relati-
ven Verlustes und Vergessens des eigenen, unbemerkt hinter einem liegen-
den Wesens und Besitzes, der eigenen Heimat, beruhen auf einem Mif3-
verstdndnis und bewegen sich ewig vergeblich in falscher Richtung, die aber
erst in ihrer duBlersten Konsequenz stark genug wird, um den Verzweifelten
ohne duBere Hilfe wieder zuriickzuwerfen (der verlorene Sohn). Wie der
niedere Egoist den Kampf, so sucht der hohere die Tragik und keineswegs



wirkliche Erlosung; man kann auf diese Art schlie8lich zum Helden und
Heiligen werden; aber selbst Besiegter und Mértyrer zu werden scheint noch
etwas Ehrenvolles und vom Licht der ,,Groflen” Erborgtes zu sein. Der
Egoismus liebt geradezu diese beiden, weil er sich selbst zum Kdmpfen an-
weist, aber objektiv zur Tragik und zum Scheitern verurteilt sicht; er meint
ua., daf die volle Welt aus dem leeren Raum hervorgegangen sei, dafl aus
einem armseligen Dasein die Herrlichkeit des Reichtums hervorsprieBen
konnte; aber Gleiches geht nur aus Gleichem hervor, an einer Distel konnen
keine Blaubeeren wachsen, und nichts entsteht in der Welt, es sei denn, die
Macht dazu wurde ihm ldngst in die Wiege gelegt. Alles egoistische Bemii-
hen ist daher doppelt oppositionell, widerspruchsvoll, ganz ohnméchtig und
vollig eitel.

Weil der Egoismus sich furchtsam und begierig aus dem Ganzen he-
rauszieht und ihm iiberordnet, um seiner besonderen Stimme zu folgen, so ist
es klar, daB er sich dadurch die Umwelt zum Feinde macht. In der Welt ist
wohl Platz fiir alle, aber kein Platz fiir einzelne. Weil offene Feindschaft
nun zur sofortigen und augenblicklichen Vernichtung fiihrt, wird wieder von
der Freundschaft Gebrauch gemacht; aber es dient dann nicht der Krieg zur
Erhaltung des Friedens, sondern der Frieden als bloe Kampfpause zur Er-
haltung des Kriegszustandes. Der Krieger, Soldat, S61dner, Berufsschléch-
ter oder Morder in Staatsdiensten braucht den Frieden fiir seine eigene Per-
son um angreifen zu konnen, zur Tarnung um ungesehen angreifen zu kon-
nen und fiir den anderen, um ein Angriffsobjekt zu haben; das Minus bedarf
als solches immer des Plus’, aber das Plus ist ein reines, unvermischtes Plus;
ein schlechter Mensch kann niemals ,.teilweise gut™ sein, weil es Schlechtig-
keit als absolute oder in Reinheit nicht gibt; wer zB. nur Zahnschmerzen hat,
der ist soz. am ganzen Leib krank und im ganzen in Mitleidenschaft gezogen;
ein wirklich nur ,,teilweise guter Mensch — mufl demnach immer fiir vollig
verdorben gehalten werden, auch wenn diese Wahrheit als wenig milde emp-
funden werden sollte (christl. Auffassung). So haben also auch Egoisten
ihren ,,Frieden®, was sich niemals bestreiten 14t, der aber nur ein verhinder-
ter oder unterbrochener Kampf ist; ,,lustig ist das Soldatenleben®, ,lustig ist
die wilde Jagd®, ,,Not macht erfinderisch* (schopferisch?), ,,Krieg ist die
Ursache des Fortschritts®, ,,Wettkampf erzeugt Wohlstand®, ,,der Starkere
uiberlebt“ usw. . Frieden, den die Menschen machen ist eine blof3e Etikette,



reine Vernunftsache, konventioneller Formalismus, kalte Hoflichkeit. Jeder
scheinbar hofliche Mensch spricht auf scheinbar unschuldige Art dem Ubel
das Wort. Der sog. ,,Kalte Krieg* ist keine heutige Erfindung sondern be-
steht schon seit Anfang der Geschichte, hat sich nur eben zu seinen globals-
ten Ausmal3en aus diesen Anfangen heraus entwickelt, weshalb es fiir die
Propheten wahrlich keine Kunst war, die Zukunft vorauszusagen. Einen
effektiv zeitlich moralischen Fortschritt hat die menschliche Geschichte nicht
aufzuweisen; es gibt auch im personlichen niemals einen moralischen Fort-
schritt sondern immer und ewig nur die plotzliche Gesamtverwandlung. Das
sind harte, gediegene Wahrheiten. Jeder, der heute in der Riistungsindustrie
arbeitet, und sei es auch nur als Pfortner, ist ein Verbrecher und Gesinnungs-
lump genau wie jeder x-beliebige Lustmorder auch. So sieht wahrhaftig die
Welt des Egoismus’ aus; diese beruht auf AuBerlichkeiten.

Die heroische Weltanschauung lebt ganz im Glauben an die guten
Michte; das Bose und das Leid werden garnicht ernst genommen, da sie
nichts als untergeordnete Opposition und Einschrinkung sind und also das

Gute jeweils fiir sich voraussetzen; alles Minus ist nur ein solches als der
relative Abbau des Positiven; das Positive ist ein solches wieder nur in Be-
zug auf seine Opposition, an sich aber nichts als das erste, primire Dasein
schlechthin (die ,,erste Liebe™); wer darum nach einem Guten verlangt, mul3
riickwirkend auch das Uble fiirchten, wer aber jenseits dieses Dualismus’
sich ins primare Dasein hineinstellt, bleibt dem Ublen gegeniiber auch frei.
Wenn der heroische Typ seine Freunde liebt, dann 148t er sich durch Feinde
nicht etwa zum Hal} und Zorn erregen wie einen Automaten, der auf typische
Bedingungen immer gleich anspricht; und wenn der heroische Typ iiber den
Erfolg sich der Gliickseligkeit hingibt, dann wirft er dem MiBigeschick die
Tiir vor der Nase zu und bricht nicht etwa in Trinen aus; die positive Ge-
fithlsskala zwingt ihn nicht, auch deren negative Kehrseite mitzunehmen,
denn das positive Gefiihl ist ein gesundes und heilsames, wéihrend das nega-
tive ein krankmachendes und vernichtendes ist. Logik und Kausalitit gelten
»droben nichts; auflerdem geht es um Gefiihl und nicht um Existenz.

Wenn es sein muf}, dann bekdmpft der heroische Typ seinen Gegner nicht,
sondern er vernichtet ihn auf rein sachlichem Wege, denn Kampf setzt jeden-
falls die wenn auch unbewuf3te Freude am Vernichten voraus, wihrend es
doch nur schlicht darauf ankommt, seine Freiheit zu erhalten. Solche Dinge

9



wie Fairness, was beim Egoisten in hochstem Ansehen steht, ist dem Heroen
ein tiefes Greuel; iiber vieles Andere kann 6ffentlich tiberhaupt nicht ge-
sprochen werden, weil die Menschen vor Entsetzen und Empo6rung des Un-
gewohnten einfach nicht mehr der sachlichen Darstellung der Tatsachen
folgen wiirden (s. die Evangelien). Nicht der Kampf gegen den Kampf
bringt uns Frieden, sondern durch die blofe Starkung und Entfaltung des
Friedlichen selbst wird das typisch Kédmpferische einfach miflachtet, wegge-
dringt und soz. niedergewalzt. Den Freien kann auch niemand und sei es
durch die gemeinste Provokation ,,beleidigen®, auch nicht der beste Freund,
sondern er wird es entweder als Dummheit auffassen oder als eine Beldsti-
gung, dh. einen Eingriff in seine Freiheit und Gemiitsruhe; sofern die Belei-
digung eine solche bleibt und mich nicht beldstigt, miiite ich sie ja selber erst
auf mich beziehen, um von ihr getroffen zu werden; was indessen geht es
mich an, wie ein anderer liber mich denkt oder welchen Dreck er von sich
aussprudelt? Aber zB. einen unausweichlichen Kampf wiederum, sagen wir
gegen einen Lowen, und mag er aussichtslos sein, kdmpft der Heroismus als
solcher nicht aus Verzweiflung und Furcht vor dem Tode, sondern aus seinen
Lebensreserven heraus, denn Furcht kann immer und jedenfalls nur schaden,
ist zudem unangenehm, aber die Freude am Leben auch noch in aussichtslo-
ser Lage bis zum letzten Tropfen Blut liel den eingeweihten Urchristen fro-
her Dinge und lachenden Herzens sterben und fiihrt die weltménnische
Grofziigigkeit auf Fliigeln hinaus iiber kleinbiirgerliche Beschrinktheit,
kurzsichtige Borniertheit und die Sorgen eines grauen, gottlosen ,,Alltags*.
Wie die Sonne in den eiskalten Weltraum ihre ganze selbsterzeugte Hitze
verstrahlt, genauso behauptet der Heros seine Lebenswirme eiskalt gegen-
iiber einer gottlosen Umgebung.

Dem gesunden Optimismus ziemt es nicht, die Stitten der Armut und
Finsternis aufzusuchen; er lebt nie aus dem Leeren, stets aus dem Vollen
heraus; ein Volles bleibt immer der Welt; in jeder Situation sind Sein und

Nichtsein gemischt, in allem steckt etwas Positives, zumindest jedoch der
Raum; und sollte dies Positive nicht groB3er sein als ein Senfkdrnchen, der
Glaube daran vermag es zur Weltenesche aufzuziehen. Den Geringen wird
auch noch ihr Weniges genommen und den bereits Umfassenden noch dazu
getan (Evangelien).

10



Man kann tatsédchlich aus einem Armen, Kranken oder Verdorbenen
keinen Reichen, Gesunden oder Edelmiitigen machen, sondern nur das weni-
ge Positive zu einem vielen Positiven vermehren, bzw. das Ubel immer raffi-
nierter verstecken und verkapseln. Wer sich allezeit ohnerachten seiner
Sonderheit an das Faktische und an das Mdgliche hilt, der tut den ,,Willen
Gottes* und wird nie eine Niederlage erleben. Der Heroismus weil3, daf3 er
nicht nur zum Ganzen gehort, sondern da3 ihm da auch ein Platz reserviert
bleibt, daB seine Versorgung zunichst mit im Sinne der Vorsehung liegt.
Der Heros kennt den Zusammenhang mit seiner Umgebung und weil3, da3 es
ihm nur gut geht, insofern es ihr gut geht; er rechnet auch noch die Welt zu
seiner leiblichen Existenz; er denkt also weder an sich noch an sie (dualis-
tisch) sondern an beide zugleich.

Unter Egoismus im monistischen Sinne ist der Dualismus, eine naive
Anwendung des Selbstbezuges, das Ich-Du- oder Ich-Welt- Verhiltnis zu
verstehen. Egoisten sind Menschen, die vorwiegend an sich denken oder es
unterstiitzen, wenn andere an sich denken. Es gilt, den im irdisch Verging-
lichen gewonnenen Selbstbezug aus diesem heraus und ins Ewige zu erhe-
ben, denn Vergéngliches wird gesét, und Unvergéingliches soll geerntet wer-
den. Wie der Mensch ndmlich durch die Erinnerung seiner physischen Ge-
burt zeitlich an das irdische Leben AnschluB sucht, so der Ubermensch durch
das Wissen seines physischen Todes auf iiberzeitlichem Wege; das bewulit-
seinsmifBige Durchschreiten der Todespforte fithrt zu der sog. kosmischen
oder Wiedergeburt (Nikodemus); der Mensch macht eine Art Kélteschock
durch, der ihn auf halbem Wege zum Verbrecher, bei voller Absolvierung
zum Genie in unserem Sinne werden 1d6t; er lebt nunmehr von auflen und
jenseits des Todes sein irdisches Leben, fast so wie man Schachfiguren oder
Marionetten bewegt, insofern auch dem Adler (Taube) vergleichbar, wihrend
der Mensch dem Wurm (Schlange). Hieran wire zunichst jedoch nichts
irgendwie Esoterisches, und jeder beliebige Bildungsvagabund wiirde schon
darauf gekommen sein, wenn nicht das SelbstbewuBtsein eben doch im Leib
verbliebe und der Mensch, nunmehr in Jenseits (Nirwana), dort nicht wieder
,»von innen nach auflen* zu leben sich untersagen wiirde.

Also der Mensch kann sich von diesseits wie von jenseits des Lebens
aus irdisch betétigen, uzw. kann er ganz einfach sein Ich als innerlich und
sein Tun als duBerlich empfinden oder aber auch sein Tun als innerlich und

11



sein Ich als duBlerlich. Hat der Mensch sein Ich im Leibe drinnen, dann wird
es mit ihm auf eine gleiche Stufe und der Welt als seinem bloBen Betiti-
gungsobjekt dualistisch gegeniibergestellt, als dem Fremden, Dunklen und
Feindlichen. Das ist insofern eine Tautologie, als das Verhéltnis Kos-
mos/Erde in ein Verhéltnis Erde/Erde abgebogen wird; dabei geht alles
Geflihl fiir das vorhandene Kosmische verloren, und die irdische Existenz
wird um so mehr, anormal viel aufgebauscht (Egoismus). Hat der Mensch
sein Ich drauBlen, dhnlich wie die Kinder, wenn sie zB. ihren Namen gebrau-
chen statt des Wortchens ich, oder indem sie sich von ihren Eltern fithren
lassen, dann gewinnt der Leib dieselbe Bedeutung, die sonst dem Tun als
solchem zugeschrieben wird, und das Ich ruht in kosmischer Geborgenheit.
Wir wissen, da3 Kinder nicht sonderlich auf ihren Korper achtgeben.

Auf der anderen Seite kann man sagen, dal} das Ich des Menschen
nichts weiter sei als der Selbstbezug seines BewuBtseins, mit ihm identisch,
und diesem werde nun die Welt mitsamt ihrem Urgrund gegeniibergestellt,
oder auch Bewulftsein habe nie einen anderen als Bildcharakter, im Bewuft-
sein liege die bloBe Reflektion der vielgestaltigen Welt, und im Selbstbe-
wubtsein entsprechend die bloe Reflektion ihres an sich bewuftlosen Ur-
grundes. Was fiir das eine gut, ist auch dem anderen billig, und das wahre
Ich muB vielmehr der ganzen Welt samt ihren BewuB3tseinsbildern gegen-
iibergestellt werden. In diesem Fall liegt das Ich ebenso auller dem Bewult-
sein, wie es uns gerade zuvor als auller dem Leib gelegen erschienen ist.

Um diesen Gedanken etwas kiirzer zu fassen, konnen auch auf das Ich
selbst diese zwei Moglichkeiten in etwas verbliiffender Art anwendbar ge-
macht werden; was die Menschen ein Ich ,,schlechthin® nennen, das gibt es
in Wahrheit ndmlich auch nicht und ist nur das Ergebnis einseitiger Gewoh-
nung. So heiflt es im allgemeinen, erkenne dich selbst, beherrsche dich
selbst, lege dich schlafen, kdmm’ dir die Haare usw.; das ist fiir irdische
Verhiltnisse soweit auch ganz korrekt, nur, der irdische, einseitige, extraver-
tierte Mensch ist zugleich auch der Erlosungsbediirftige. Es wird ndmlich
iibersehen, dafl der Weg von der einen zur anderen Seite des doppelseitigen
Ichs ein aktiver ist und auch umgekehrt, dh. von au3en nach innen, also pas-
siv eingeschlagen werden kann. Dann heif3t es nicht anders als: 1al3 dich
von dir kimmen usw. . Es ist in der einen Moglichkeit, dafl ich zu mir ich
sage immer die andere mit eingeschlossen, dafl von mir ich zu mir gesagt

12



wird. Wer imstande ist bewul3t triumen zu kénnen, mitunter, der lernt noch
ganz andere, ebenso wichtige Merkwiirdigkeiten kennen, die einem alle
menschlichen Einseitigkeiten in hohem Mafle bedenklich erscheinen lassen.

Wenn man etwas in das Verhiltnis der menschlichen Geschlechter zu-
einander etwas tiefer als gewo6hnlich eindringt, dann sieht man schon auf den
ersten Blick, daf} ihr selbstbewulBter, dh. menschlicher — Dualismus prak-
tisch gar nicht durchfiihrbar wire, wenn nicht im Ich diese beiden grundver-
schiedenen Mdglichkeiten dazu ldgen. Hétten Manner wie Frauen das glei-
che einférmige Ich, dann wiirden sich vermoge ihres Korperbaues wohl na-
tiirliche Unterschiede in der Verhaltensweise ergeben, rein instinktiv, aber
das, was man als bewuflte Koketterie bezeichnet, wire dann ausgeschlossen.
So ist es auch jedem Schauspieler jederzeit ohne weiteres moglich, die Rolle
des anderen Geschlechtes zu spielen, daf3 also in jedem Ich tatsdchlich beide
Verhaltensweisen veranlagt sind. Geben und VerduBerlichen sind ein Vor-
zug unseres westlichen Patriarchats, Nehmen und Verinnerlichen sind ein
Vorzug des zum Matriarchat neigenden Ostens. ZB. zwischen Buddhismus
und Christentum besteht in Wahrheit, wenn iiberhaupt, kein anderer Unter-
schied als dieser, monistisch gesehen.

Bei alledem darf schlieBlich nicht die Meinung aufkommen, daf}, wer
sein Ich drauflen hat, ihm ein zweites Ich von innen gegeniiberstellen miisse,
das dann insgeheim doch nur wieder sein wahres Ich wére, wihrend ihm das
duBere imgrunde wie etwas Fremdes, Unzugehériges und Uberfliissiges
vorkommt, sondern das innere Ich erscheint dann hochstens in der Erinne-
rungsform, es darf gar nicht weiter daran gedacht werden, das wére zB. auch
der Grund des Erwachens fiir Somnambule. Das Ich kann nur in der Ein-
oder Ausatmung schwingen, zu sich herein- oder zu sich hinausgelangen. —
Auf der anderen Seite wird das Ich vom konventionellen Menschen sogar
ganz verleugnet, indem sich ihm in seiner Geschéftigkeit die Empfindung
aufdringt, dal dem dufleren Tun ein inneres Tun vorhergehen miisse, wes-
halb ihm ein Sinn fiir Ruhe und Individualitit im allgemeinen nicht zuge-
sprochen werden kann.

An der berechtigten praktischen Durchfiihrung dieser beiden Grund-
haltungen diirften also kaum noch berechtigte Zweifel moglich sein. Jesus
nannte die feminine Einstellung des Ichs ,,das Tun des Willens Gottes*,

13



wobei Gott, er der Vater, grofler als der Sohn ist; im iibrigen sind aber Vater
und Sohn: eine einzige Person (und nicht etwa mehrere). Es ist wohl nahe-

liegend, daB eine solch grof3e Religion wie die christliche oder jiidische iiber
die wesentliche Natur des Menschen und des menschlichen Tuns genau in-
formiert gewesen sein wird. Das Tun des Willens ist garnicht einmal ent-
scheidend sondern die personliche Einstellung zum ,, Vaterich*; daraus folgt
dann alles Weitere von selbst (trachte zuerst nach dem Reich Gottes, dann
wird dir solches alles zufallen). Es bestehen kaum Aussichten, durch duflere
Vergleiche der Aussagen Eingeweihter und Folgerungen daraus jemals in
den Sinn ihrer Worte einzudringen: allein die Schafe seiner Herde erkennen
die Stimme ihres Herrn und verstehen seine Sprache (was mehr als eine kin-
dische Parabel sein will).

Wer sich die Verhéltnisse in der Welt genauer ansieht, nicht freilich
indem alles auf eine einzige Erscheinungsart, die atomistische Struktur bezo-
gen wird, sondern man muf3 schon jedes in seiner Eigenart gelten lassen,
wobei sich die Atome nur unter ,,ferner liefen* registrieren, der gelangt hier-
iiber bald zu dem folgenden konkreten, imgrunde jedoch vollig geist- wie
materielosen Bild.

Alles Viele und Differenzierte der Welt kommt aus dem einen, indiffe-
renten Urgrund und geht wieder in ihn unter, so die Sterne, die Korper, die
Pflanzen und die SelbstbewuBtseine. Dieser Urgrund ist der Anfang und das
Ende von allem, — sowie das in allem jederzeit Wirksame, was ja gern iiber-
sehen wird, weshalb die Religion den, der irgendein Naturereignis oder
menschliches Verhalten ernsthaft auf materielle oder geistige Ursachen (dh.
Gotzen und Gotter) zuriickfiihrt, diese anbetet oder wertschitzt, sich selbst
zB. durch den unmittelbaren Egoismus, fiir gottlos und verwerflich erklart,
wozu es freilich einer intimen Beobachtungsgabe bedarf.

An den Werken dann gilt es vor allem zu unterscheiden die dullere
Vielheit, nimlich was die Sterne als solche anlangt und die innere Vielheit
oder Natur jedes einzelnen dieser Sterne. Alles erhélt aus dem Urgrund
nicht nur seinen Bestand sondern auch seine Gestalt, und eben drum kann
das Universum gar nichts weiter sein {iberhaupt als was: der dem Urgrund
gemife Ausdruck desselben, soz. seine Figur, sein Gesicht, sein Wort. Das
duBere Viele 146t sich insofern ganz gewif3 nicht auf eine ,,innere Vielheit*

14



beziehen, weil dann wieder beides zusammen als du3ere Vielheit einer inne-
ren Einheit zur Seite gestellt werden konnte und miifite.

In jeder inneren Natur dieser Sterne finden wir nun das, was man eine
hochste Bildung derselben nennt, was aber zugleich die hdchste Anschau-
ungsform oder Existenzform des Urgrundes ist, den Menschen, der zu allem
hinzukommt und zugleich alles umfaBt, insofern also seinerseits wieder ein
Bild der Schopfung ist. Der Mensch ist ein Bild des Bildes des Urgrundes,
zugleich aber auch ein kleiner Teil des groflen Bildes, das zugleich auch ein
Teil des Urgrundes ist.

Die Welt ist der Leib, der Mensch das Gesicht des Urgrundes; man
spricht insofern von Makrokosmos und Mikrokosmos, vom groflen und klei-
nen Menschen, vom groflen und kleinen Gesicht oder Wagen usw. . Denn,
wie die Korper als solche im Raum Platz und Bestitigung finden und seine
Struktur offenbaren, so findet der Mensch nur Platz in einem Gotte, dessen
Struktur er offenbart. Der Raum ist zu diirftig, um als Ursprung eines Men-
schen je infrage kommen zu konnen; Personen haben nur in einer Person
Platz, das ist wohl eine der allergewissesten Tatsachen.

Dieser Gott hat also in dem grof3en Bild (Wagen) seine Existenz und in
dem kleinen Bild (Wagen) seine Insistenz, also Dasein und BewuBtsein. Die

Gedanken des Menschen sind die Sterne des Universums; in seinen Werken
gibt er das natiirliche Beispiel ab fiir ein Exemplar aus seiner Gedankenwelt.

Da nun Denken und Tun bewuBte Vorginge, wihrend Sterne und Na-
turdinge materieller Art sind, so liegt es auf der Hand, daB3 derselbe eine
Urgrund im einzelnen Menschen auf bewufite Art so wirksam ist, wie auf3er
dem Menschen auf unbewullte Art, ndmlich als Ich. Das menschliche Ich
bleibt ja zumindest auch den Schlaf hindurch bestehen, sonst wiren wir je-
desmal ein anderer; ebenso ist das Ich im ganzen Universum auf unbewufite
Weise titig. Mensch und Welt bedeuten Kopf und Rumpf Gottes; Gott an
sich ist immateriell und unbewuBt, jenseits aller weltlichen oder menschli-
chen Analogie!

Nicht also hat jeder Mensch ein eigenes Ich, sondern das eine Ich ii-
berhaupt steckt in jeder menschlichen Gestalt und in jedem menschlichen
Selbstbewulitsein, wie der Mensch in seinen Gliedern und Sinnen steckt oder
der Weinstock in seinen Reben und Trauben. Der Mensch verhilt sich nicht

15



darum individuell, weil er ein Individuum, sondern weil er das Bild eines
Individuums ist, und das Abbild natiirlich immer dem Vorbild entspricht
(den Willen Gottes tun), wenn ,,Bild“ hier als verhiltnismaBiges Gleichnis
genommen wird, wohingegen der gemeine Gebildete in seiner Schulweisheit
umgekehrt das Wesen Gottes fiir eine primitive Anthropomorphisierung der
Welt erachtet.

Der Mensch, insofern er sich als Teil unter die {ibrigen Teile der Welt
mischt, als hitte er keine Seele sondern wire ein toter Korper, ein einzelner
Gegenstand, verspiirt in sich doch einen heftigen Protest gegen diese Be-
schriankung, der er sich insgeheim iiberlegen fiihlt und erlebt in sich sehr
wohl das Wesen dessen, was eine Totalitdt, ein umfassendes Ganzes macht,
ist aber natiirlich keine Ganzheit. Erstlich schon darum nicht, weil ein wirk-
lich totales Ganzes jede weitere Totalitit neben sich ausschliet (,,keine wei-
teren Gotter neben mir®) (die Welt als Bruch statt als Vielheit), denn da
wéren ja beide zusammen erst eine Totalitdt; und letztlich nicht, weil der
Mensch frei im Weltraum, ohne Zusammenhang mit einer Natur und den
iibrigen Sternen gar nicht lebensfahig ist, was alles stich- und hiebfeste Tat-
sachen sind. Eine ,,Vielheit von Ganzen® ist ein hélzernes Eisen, das nicht
nur zu gesellschaftlichem Streit fithrt sondern auch existenziell zu einem
tragisch ohnméchtigen sich Aufbdumen des im Irdischen wurzelnden Egois-
mus’ gegeniiber einer geradezu mitleidlos und gleichgiiltig seine Trénen
auffangenden Natur. Aus diesem Grunde miissen Totalitdt und Beschrinkt-
heit so verteilt werden, daB3 jedes dorthin kommt, wo es sich wohlfiihlen kann
und keinen Arger bereitet, nimlich die Beschriinkung des Menschen ist die
seines Leiblichen und seine Totalitit (ich) die Gottes.

AuBer seiner irdischen Natur braucht der Mensch insofern auch die iib-
rigen Sterne, soz. indirekt, als nichts in der Welt real, ewig, einmalig oder
unendlich ist ausgenommen der Urgrund. Nur Gott ist einmalig und kon-
kret, alles Andere ist vielféltig und allgemein. Ein Mensch verfiigt nur iiber
das Erlebnis der vier Eigenheiten Gottes. Weil auf dieser Seite Wirklichkeit
steht, muB auf jener Seite Phanomenalitét stehen (Maya), weil hier Ewigkeit
steht, muf} dort Verginglichkeit stehen, weil hier Indifferenz vorliegt, muf3
dort Differenz (Diskontinuitdt), und weil hier Unendlichkeit, dort Endlich-
keit vorliegen; aus dem einen erbauen wir das Wesen Gottes, aus dem ande-
ren Leib und Seele fiir ihn. Weil zB. der Urgrund ein wesenhaft in sich

16



abgeschlossenes Ganzes ist, darum ist auch jeder Stern eine materielle, jeder
Mensch eine seelische, rdumlich-zeitlich begrenzte Totalitét, wie es so der
sinnliche Augenschein und die personliche Erfahrung des Gereiften unmit-
telbar lehren.

Der Mensch kommt aus der Welt und geht in sie wieder unter; aber
die Welt kommt natiirlich nicht aus dem Menschen und geht auch nicht etwa
in ihn wieder unter. Irgendwelche beliebigen Schwierigkeiten, ganz egal
welcher Art konnen der Welt niemals, dem Menschen jederzeit zustof3en,
und der Tod ereilt schlieBlich ohnehin alles Vereinzelte. So ist die Welt
stets das Ubergeordnete, der Mensch das stindig Bedrohte. Verlegt also der
Mensch in sich das Schwergewicht, was immerhin seine freie Tat ist und
kein Naturvorgang, dann lebt er widernatiirlich und gerit in alle die zahllosen
Konflikte eines vergeblich sich Aufbdumenwollens gegen die Quellen des
Leids; und es ist eine bloBe Frage der Konzentration oder des Denkens, ob
der Mensch bekennt, daf er ein BewuBtsein der Welt in sich entwickelt, oder
dafl die Welt sich in ihm ihr Selbstbewultsein erzeugt.

Diejenige Interessenrichtung, welche namlich vom irdisch Geschaffe-
nen aufsteigt und vorwértsstrebt, pflegt das spezifisch irdische Gefiihl, nichts
konne einen sicheren Bestand haben, das nicht auf festem Untergrund ruht
oder auf einen energischen AnstoB hinter sich zuriickblicken kann. Ein
solcher Typ tut nichts, es sei denn aufgrund duflerer Antriebe und duferer
Hemmungen. In seiner schwerfilligen Art bedarf er zu allem eines langen
An- und Auslaufs; seine ganze Tétigkeit beschrénkt sich auf ein bloB forma-
les Hinundherschieben von bereits Vorhandenem. Diese Menschen riskie-
ren nichts, als was sich schon tausendfach bewahrt hat, bauen nur auf gute
Meinung und soliden Ruf bei anderen Menschen, wie sie einer sind, sowie
auf ein festes Konto, trautes Heim und eine eingesessene Familie. Sie sind
nie die ersten sondern warten immer auf das Startzeichen der sog. Angeber,
die wiederum warten, bis in der ,,Masse* eine Art Siedepunkt sich zu erken-
nen gibt. Dieselben lassen auch von einem Menschen nie etwas Anderes
gelten als was sein Korper — tatsdchlich spricht und tatséchlich tut; mit
einer zum Heulen unschuldigen Miene fiihlen sich diese seelenlosen Sinnes-
wesen auferstande tiefer zu sehen.

17



Jene Interessenrichtung, die aber, uzw. vom kosmisch Produktiven,
also von oben her ihren Ausgangspunkt nimmt, erzeugt eine ganz andere Art
von Befriedigung, denn sie fiihlt sich nie sicher in dem, was auf anderes
zuriickgreift, dessen sie ja nicht unmittelbar vergewissert ist, sondern hat
ihren Antrieb und Untergrund am liebsten ganz im eigenen Subjekt, so wie
die Sonne sich selbst erregt und die Erde sich selbst im Gleichgewicht hélt
(Blavatsky iiber Keely). Dieses kosmische Gefiihl ist insofern kein dualisti-
sches sondern ein ausgesprochen auf Rhythmus oder Selbstbezug beruhen-
des; zur rein subjektiven Selbsterregung einerseits gesellt sich die ebenso
generell subjektive Selbstbeherrschung andererseits. Spontan und geradezu

abrupt, wie man es von den Ufos kennt, setzt der kosmische Typ in seiner
vollen Kraft spielend ein und wieder ab; es wird nur original Eigenes produ-
ziert und dem Ubrigen einzupassen versucht. Diese Menschen sind bei
allem die ersten und die letzten (ich bin das A und das O, der erste und der
letzte) ohne Bange vor Fehlschldgen, voll guter Zuversicht und in nie erlah-
mender Schaffenskraft (ich bin ein eifriger Gott); es ist der unpersonliche
und heimatlose Typ (Nirwana), der aber zugleich auch allpersonlich und
iiberall zuhause ist, der alles toleriert und niemanden vor den Kopf stdf3t
(ausgenommen Egoisten). Er sieht durch Sprechen und Tun als bloen
Vehikeln sofort auf die Meinung und Absicht hindurch (rhythmisch).

Man kann gut sein und gut erscheinen; der irdische oder furchtsame
Typ wird stets auf die Erscheinung achten; er meint, jeder sei von Natur aus
schlecht und miisse darum tun, was die anderen wollen, um gut zu erschei-
nen. Er wittert so eine Gefahr bei denen, die einfach nur tun, was sie wollen
und ihnen gefillt, weil er iibersieht oder kategorisch die Mdglichkeit dazu
ablehnt, daB sich diese zuvor selber gut gemacht haben sollten. Aber danach
fragt ja der Vollendete, stets Neid und HaB3 Erregende nicht; vielmehr, wer
selber gut ist, braucht auf sein Tun usw. nicht mehr zu achten; fiir ihn steht
der GenuB3 an jener Stelle, welche sonst die Funktion einnimmt. Aufgrund
seiner Einstellung kann zB. der irdische Typ einem anderen jeden Dreck
ungestraft an den Kopf werfen, wenn er es nur in die iibliche Form kleidet
oder durch die Blume andeutet. Schlecht ist nicht, was man mit einer Para-
bel meint, sondern wie man sie sagt. Das Werk ist alles, die Gesinnung
nichts.

18



Der irdisch gierige Mensch iibernimmt sich an groflen Aufgaben, die
er teilweise und unvollkommen 16st; er meint, das miisse so sein, jeder Ver-
niinftige sehe, dal nichts anderes moglich sei. Durch teilweises Erledigen
entsteht aber nachtraglich Schuld, Abhéngigkeit und Konflikt, ganz gleich
auf welchem Sektor. Der kosmische Mensch beschriankt sich von vornher-
ein auf Details, die er aber mit letzter Sicherheit imstande ist ganz fertig zu
stellen. Der kosmische Ganzheitsbegriff ist zugleich der Freiheitsbegriff
(seid vollkommen wie Gott im Himmel). Der irdische Mensch strebt zum
Ausgleich nach der uferlos geistigen Welt; der kosmische, abgeschlossene
Typ steigt steil aufwérts, ihm kann nur Gott zur individuellen Grundlage
geniigen. Logik zB. gibt es nur dort, wo in Teilen gewirtschaftet wird, ,,aber
wenn das Ganze kommt, wird das Stiickwerk authéren” (Paulus) (Buddha:
jenseits von Himmel und Erde; Christus: besser im kleinen gesund als im
grofen faul durch das Leben gehen; Nietzsche: wenn es Gotter iiber mir
gibe, was wire schlimmer fiir mich, als kein Gott zu sein).

Der kosmische Typ zieht seine Umgebung mit in sich herein, mit in
das eigene Innenleben und sorgt dann fiir sie, indem er fiir sich selber sorgt,
es entsteht Mitgefiihl. Der irdische Typ fiihlt sich statt dessen als Glied
einer AuBlenwelt, die ihm als solche unmittelbar fremd und gleichgiiltig vor-
kommt, wodurch er sich auch seiner selbst entfremdet und, wie man so sagt
kalt wird, seiner {iberdriissig, dh. auch noch das Selbstgefiihl vernichtet.
Dieser Typ geht durch einen ,,Dienst am anderen®, dem er auch sich selbst
verdankt, ganz in mechanischen Funktionen auf, in dem sog. Trott auf der
grauen Hithnerleiter eines gottlosen Alltags; der kosmische Typ wandelt
durch sein klares SelbstbewulBtsein, seinen Selbstbezug, den er auch auf
seine Umgebung ausdehnt, diese mechanischen Funktionen in rein seelischen
GenuB und soz. Eisen alchemistisch in Gold um.

Der irdische, egoistische, finstere Mensch achtet ganz darauf, was in
Ansehung eines Begonnenen jetzt und im Hinblick auf die Umgebung an
seinem ,,bescheidenen® Platz zu tun bleibt oder diktiert wird, wie man einen
Wurm hinundher zu schieben vermag, was eine typische Teilwirtschaft ist.
Der kosmische, lichte Typ Mensch gleitet wie ein Adler iiber alles dahin, der
macht sich keine Sorgen iiber Zeit und Raum sondern achtet nur dessen, was
fiir das von ihm iiberschaubare gesamte Dasein in diesem gegenwirtigen
Moment das beste zu tun ist; dann fiigt er es an passender Stelle ganz von

19



sich aus ein in der Art, wie es ihm nach duflerer Gelegenheit und innerer
Veranlassung moglich war, es nun ganz wieder sich selbst {iberlassend. In
diesem Sinne gibt es fiir ihn nicht das, was man das Gespenst einer abstrak-
ten Pflicht nennt, die sich aus dem ergibt, was es garnicht gibt, denn wo soll
die denn sein, diese ,, Vergangenheit™, wie die Menschen das nennen. Fiir
den Freien gibt es keine Verbindlichkeiten, keinen Zwang.

Es ist in jedem praktischen Falle des Alltags von den bedeutendsten
bis zu den alltdglichsten Handgriffen allerorts und in jeder Situation immer
mdglich, sich auf die irdische oder auf die kosmische Art zu verhalten. Aber
ein Verquicken oder ,,Vereinigen* beider Standpunkte zeugt von nur fliichti-
ger Kenntnisnahme oder gar volliger Ahnungslosigkeit des Sachverhaltes,
und jeder Konfliktfall wiirde eine Probe fiir die Unmdglichkeit solchen An-
sinnens liefern. Zur Praxis des kosmischen Standpunktes bedarf es keiner
zusitzlichen Energie oder besonderer Scharfsinnigkeit sondern ausschlief3-
lich Veranlagung und Neigung, da die erhdhte Rate Energie und Feingefiihl
nicht etwas verbraucht sondern gerade umgekehrt ausgelost bzw. enthemmt
wird und zur Verfiigung gestellt wird (Gott wird in den Schwachen méchtig
sein; den Seinen geschieht kein Leid; wo ein Wille, da ist auch ein Weg;
wo Liebe naht, hilft kein Stacheldraht; wenn Gott mit uns ist, wer oder was
soll dann eigentlich wider uns sein?). Vieles hidngt so innig miteinander in
seinen Konsequenzen zusammen, wovon kein Jota fiir sich gestellt eine
Wahrheit wire (,,das Wahre ist das Ganze®, Hegel). Sehr verhdngnisvoll
kann auch oftmals die bloBe Gedankenlosigkeit trotz besten ,,Willens zum
Guten* werden. In alledem sind nun keine AuBerungsweisen sondern nur
Seelenstimmungen veranschaulicht worden.

Da es das Produzierende und das Produzierte in der Welt gibt, so kann
sich der freie Mensch auf die eine oder auf die andere Seite schlagen; der
eine wird dies, der andere jenes als eine geradezu unverwindbare Zumutung
fiir sich empfinden. Vor allem ist das Produzierende immer analytisch mo-
nistisch, das Produzierte synthetisch pluralistisch. In dem Synthetischen
driickt sich daher bereits die Gier, das Bediirfnis (ewiger Hunger) und die
Abhingigkeit aus, wihrend in dem Analytischen der Gromut, die Befrie-
digtheit (ewige Seligkeit) und die Unabhéngigkeit. Das ,,aufsteigende® Ich
ist also gleichsam eine blofe Reflexwirkung des ,,absteigenden* Ichs, sein
Schattenrif3 (Plato) oder Bild. So kann man einen Kreis nur vom Zentrum

20



her malen, von auflen (ohne Zirkel) gemalt wird nur ein annidhernd kreisglei-
ches Vieleck daraus; Organismen sind von innen heraus gebildet, Maschinen
von aullen zusammen gestiickelt (Implosion, Explosion).

Daraus resultieren auch entsprechend zwei grundverschiedene Arten
von Seelenleben; der bedrohte Typ wird natiirlich alles ernst nehmen miis-
sen, dem absolut gesicherten Typ wird alles zum Scherz; vor seiner Siche-

rung nimmt aber auch bereits dieser nur zwei Dinge ernst: die Sicherheit
(den Scherz) und das Erlangen der Sicherheit, den Urgrund und die Erlosung;
danach ist er ganz frei wie ein Vogel in der Luft. In dem Moment, wo man
das Ich in Sicherheit gebracht hat (an die ,,Seite Gottes™), kann einem nie
mehr Ubles widerfahren sondern, wenn iiberhaupt etwas, dann nur noch
Gutes, denn das Ubel erreicht eben den Urgrund nicht sondern nur seine
Produkte und nimmt ihm vor allem die Arbeit der Zersetzung des untauglich
und gleichgiiltig Gewordenen ab, um Freiheit zur Wiederholung der Tatig-
keit zu bekommen; alles Lebendige ist ja ein Tatiges: noch einmal, weil es
so schon war! — wagt kein Abstraktling zu sagen. Und wenn Gott produ-
ziert, dann nicht aus Not oder weil er es notig hatte (so jammert die irdische
Seelenhilfte), sondern aus Fiille und Wohlsein heraus. Wie man im Traum
blof3e Bilder fiir ernst nimmt, so der ins Sansara verstrickte Gott die Uferlo-

sigkeit der Fratzen seiner Geschdpfe in Maya; er nimmt das Ubel ernst, und
er nimmt das Wohl ernst; alles ist fiir ihn aufgebaut auf der Grundlage des
Ubels und seiner Uberwindung; ohne Peitsche im Nacken ist er zu keiner
verniinftigen Leistung bereit. So etwas kann also nie zu einem wirklich
positiven und freien Guten fithren; es ist aber auch klar, daB3 ein solch diffi-
ziler Unterschied natiirlich nicht gleich beim ersten Hinsehen in die Augen
springen wird; eben das muf} jedem ehrlich Suchenden zu einem unnétig
zeit- wie kraftraubenden Verhingnis werden; dem Produzierten (Kreatur) ist
nimlich auch noch die Befriedigung ein Hunger, denn es muf3 auf der Hohe
seines Glanzes doch schon wieder seines Sturzes gedenken (Laotse); aus
solch intelligenter Uberlegung heraus sprechen die Propheten von einer ewi-
gen Verdammnis und einer ewigen Gliickseligkeit; ,,wer von diesem Wasser
trinkt, den diirstet nicht mehr; das Gericht ist nimlich kein Naturprozef3
(,,der Himmel kommt nicht mit duleren Gebarden®, im Himmel gibt es die
Logik und Kausalitdt nicht) sondern ein Geistesprozel3, dh. durch den Selbst-
bezug erkennen sie zu dieser Zeit, wie sie geartet sind, und die ,,Strafe* der

21



Bdsen ist ganz einfach, daf sie nicht an den Segnungen des Guten teilzu-
nehmen verstehen, es soz. nicht begreifen kdnnen, wie da plotzlich eine ganz
andere Menschheit vor ihnen aufsteht.

Also ernstnehmen kann nur ein Bedrohter sowohl sich selbst als auch,
was ihn direkt oder indirekt bedroht. So hilft der nach unserer Bestimmung
ernste und finstere Typ einem Ertrinkenden, um ihn vor dem Tode zu retten,
der heitere und lichte Typ um ihn ins Leben zuriickzufiihren. Wihrend die

Juden Zeter und Mordio schreien beim Tod ihrer Angehoérigen und nie er-
wachsen werden kdnnen, so sind die alten Germanen iibermiitig und lachend
mit einem Fal} Bier unterm Arm in den Tod geritten. Goethe lie3 sich noch
kurz einen Braten vor seinem Tode servieren und Fenster und Tiiren 6ffnen,
um der Sonne zu begegnen. Wer im Sterben lacht ist kein zynischer Verra-
ter an der lieblichen Perle des Lebens im Kleinod sondern sein konsequentes-
ter Vertreter; er bejaht nicht den Tod sondern das Leben und bewahrt diesem
seine Treue in unnachahmlicher, unbezwinglicher, nicht zuriickweichender
Manier bis an den harten Abgrund. Nicht ist nichts, nur Sein ist etwas. Der
Mensch lernt sich selbst nie anders kennen als diesen oder jenen Bekannten,
dem er eines schonen Tages im Leben begegnet; wessen Erinnerung nicht
bis vor die Geburt zuriickreicht, dessen Anspriiche kdnnen sich auch nicht
bis hinter den Tod erstrecken; wo aber das Ewige ins Bewultsein einer See-
le eindringt, dort will es auch in dessen Sein eindringen; Gott will bei den
Menschen Wohnung machen, und die ihn aufnehmen, denen gibt er das ewi-
ge Leben, denn eine ewige Gemeinschaft erwartet jeden in Gott. Immer
wieder erstaunen wir vor dem ungeheuren Meer negativer Begriffsbestim-
mungen und Seeleneinstellungen des menschlichen Egoismus’, der ver-
dammt und verflucht ist ein Pessimismus zu sein (alles Kausale und Ver-
gingliche ist Leiden — das ewige Wahrwort des uniibertrefflichen Buddha’).
Nur Stumpfsinn, Verstocktheit und Unwilligkeit konnten glauben, daf3 es
sich hier womdglich um haarspaltende Sophisterei handeln mdchte.

In diesem Sinne 148t sich weiter ein fiir allemal festlegen, dafl der erns-
te Typ in der Natur nach Werten gribt und beim Menschen nach Wiirden,

wihrend der heitere Typ in der Natur das Schéne und am Menschen das Gute
genieft, soweit vorhanden und soweit moglich, denn Wert und Wiirde liegen
eben auf der ernsten und abstoenden Seite der menschlichen Gefiihlsskala.

,» Werte* kann es nur fiir Suchende, Sammler und Bediirftige geben; der

22



finstere Mensch schiitzt zB. seine Augen, daf} sie nicht verletzt werden kon-
nen; der lichte Mensch wappnet sie, um ldnger und besser sehen zu kdnnen;
das Sehen bei Sturm mit Brille ist ein GenuB, fiir die ungeschiitzten Augen
besitzt die Brille einen Wert. Man konnte in dieser Art wohl einen ganz
modernen Buddhismus inaugurieren; aber dessen nicht genug sei nur erin-
nert, daf} auch die Juden schon den Baum mit den ,,verbotenen‘ Friichten
kannten sowie das Holz des ewigen Lebens. Beim Menschen aber spricht
man nicht von ,, Wert“ sondern von Wiirde. Wiirde beruht tatsdchlich immer
auf duBeren Referenzen, Anzeichen, Leumund oder Fiirsprech, sonst konnte
es nie Betriiger, Hochstapler, Heiratsschwindler und Verréter geben. Der
Heitere verehrt nie einen anderen um irgendwelcher AuBerlichkeiten, Bezie-

hungen oder Bedeutungen, sondern er liebt ihn nach dem Selbstbezug um
seiner eigenen Giite an sich wegen, wie er ist.

Als man Jesus einmal guter Meister nannte, erwiderte er, man sollte
nie jemanden Meister oder Vater oder gut nennen, denn es gibt nur einen
Meister: Gott im Himmel und nur einen der gut ist: Gott. Nicht lange
nach seinem Tode, und wir haben die katholische Kirche mit einem Heer von
selbstsiichtigen und betriigerischen, sogar verbrecherischen Patres, die alle
die hochsten Ehren genieflen, Ehren, keine Sympathien. So ist es auch dem
Buddhismus ergangen; wer mochte heute schon unter solcher Beriicksichti-
gung sagen, da} er mit letzter Gewilheit den Sinn und die Absicht dieser
beiden Religionen kenne? Die hier vertretene Ansicht kann dies zu 100%,
weil sie selbstlos ist, eine Tauperle im Morgenwind, ja wie der Wind selbst.
Verehrung gibt es nur fiir den Pluralismus; man verehrt Eichen, Meere,
Berge, Wolken, Sonne, Sterne, Engel, Geister und alles, was mannlich und
imposant erscheint; aber man sollte nicht einmal Gott verehren, warum, weil
man damit implizite sich selbst verehrt, denn Ehre von Unwiirdigen taugt
nichts, und man stellt sich als etwas Besonderes Gott gegeniiber und macht
diesen zu etwas Besonderem. Das Viele braucht der Mensch wie eine Ba-
lancestange oder wie einen Rechenschieber, das Eine ist ihm zu unscheinbar;
aber darum wird er auch niemals der Erlosung teilhaftig, nicht durch Vereh-
ren. Bald jedes zweite Wort in der Bibel meint, da3 man auf die Ehre bei
den Menschen, auf Anerkennung usw. nichts geben soll, weil das luziferisch
ist; Stolz ist immer luziferisch.

23



Verehrung ist pluralistisch und Liebe monistisch ,,gestatten - Sie -
mir, ,1dBt - Du- mich mal“. Wie der finstere Typ etwas tut oder unter-
148t aus Furcht vor oder Gier nach der Bewertung bzw. Anerkennung des
allgemeinen Haufens der anderen (6ffentliche Meinung, Forum der Allge-
meinheit, publissity), so tut oder 146t der heiter Gesonnene aus unbefangener
Liebe und in rein ,,sachlichem® Wohlwollen zu dem konkreten Schicksal
einer bestimmten Personlichkeit etwas heraus.

Liebe ist ein positives, auf den anderen zugehendes, ihn forderndes,
Verehrung ein negatives, vom anderen sich abwendendes, ihn kaltstellendes
Element. Furcht, Ehrfurcht oder Verehrung ist ein trennendes, raumgeben-
des, pluralistisches Gefiihl, welches das Tabu, die Unantastbarkeit oder
Nichtbedrohung eines duleren Objektes bekennt, das typische Verhalten
eines vermenschlichten, nicht mehr gottlichen Gottes, eine direkt widergott-
liche Seelenstimmung (daher ,,die gottlosen Menschen). Der gesamte
Formalismus der Verehrung und Konvention, worin besonders China und
England in ihrem verknécherten Materialismus sich hervorgetan, ist {iber-
haupt nichts Anderes als ein, zwar unbewuf3tes aber doch 100%iges Be-
kenntnis zur Mechanik einer gegenstdndlichen Welt verginglicher, begrenz-

ter, toter Inhalte; nur Menschen, die sich als einzelne im Raum gegeniiber-
stehen so wie zwei Ochsen auf der Alm oder zwei zusammen gegangene
Autos, kdnnen die Verehrung pflegen und heiligen als Nachahmung und
Ubertragung ins Seelische der Verhiltnisse einer Welt von undurchdringli-
chen Gegenstinden mit hart begrenzter Oberfliche, innen wie aullen kalt und
gleichgiiltig sowie dulerlicher Distanz (sog. ,, Vornehmbheit*!).

Form — gibt es nur in einer materiellen Welt; man kann Biicher zu
Hunderten und Tausenden von den erlauchtesten (,,”) Geistern studieren, sein
ganzes Leben lang, niemand kennt den Menschen, der nicht weif3, da3 die
typisch menschliche Kraft die Verehrung ist; wie die Schwerkraft zB. die
Ursache des Fallens der Gegenstéinde ist, so die Verehrung die einzige oder
Kernwurzel allen Ubels. Als die Juden meinten, sie beten zu Gott, was sagte
ihnen Jesus da wohl: euer ,,Gott“, zu dem ihr betet, das ist genau der Satan
und ein Vater der Liigen von Anfang an; seine Kinder haben in der Wiiste
Manna gegessen und sind alle gestorben; wer von meinem ,,Brot* und
,» Wein“ it oder trinkt hat aber das ewige Leben. Darauthin wollten sie ihn
ohne jedes Nachdenken sofort lynchen, denn die Ehre ging ihnen iiber die

24



Wahrheit; ich weill nicht, ob das heute viel anders ist, aber in konzentrierter
Berufung auf diesen Vorginger darf man wohl schon einiges riskieren. Man
mufB sich immer wieder sagen, dal das Bose nicht offen zutage liegt; Betrug,
Diebstahl oder Mord, wie man das nennt, sind gar keine Ubel schlechthin, sie
koénnen zum groBten Segen gereichen; so ist es zB. eine besondere Kunst,
andere nicht zu ihrem Ublen sondern zu ihrem Guten zu betriigen, das anzu-
erkennen sie noch nicht imstande sind, oder sei es anderen ihr Ubel zu steh-
len statt ihr Gut usw. . Also riskant ist es und geféhrlich, ein solch hoch
verehrtes, reprisentativ und solide wirkendes Gefiihl oder Gesinnung wie die
Achtung vor dem oder Heiligung des anderen des luziferischen Materialis-
mus’ zu bezichtigen. Die heitere Gesinnung ist darum die allzeit und effek-
tiv respektlose, formlose, traditionslose, ungezwungene, daher ausgespro-
chen natiirliche, herzliche, bewegliche und couragierte Verhaltensweise, das
sich iiberall Zuhause-fiihlen. Auf die Art gewinnen wir den Urzustand des
Paradieses als eine selbstkritische Kindlichkeit wieder zuriick und sind erlost,
ohne viele Umsténde.

Was fiir den ernsten Menschen Arbeit und Werk, das ist fiir den heite-
ren Menschen Spiel und Kunst. Alles Vergingliche ist nur ein Spiel, ein
einziges Vergniigen; schon und herrlich in der Tat sind Wald und Meer und
Sonne und Liebe, aber doch so bedeutungslos, dal3 sie wie ein Spuk nach
weniger als einer Nacht ins nie Gewesene verschwinden kdnnen, und nie-
mand bleibt, um ihnen nachzutrauern, wie auch niemand den vielen langst
verstorbenen Myriaden von teils gliicklichen Menschen und deren Leistun-
gen nachtrauert, zB. versunkener Kontinente. Eitler Wahn ist es, der einer
wahrhaft unschuldigen Schonheit auch noch die Raffinesse sog. Bedeutsam-
keit gleichsam von riickwérts unterschieben zu konnen glaubt, um ihr so
etwas zu geben, das sie entweder ldngst hat oder aber in keiner Weise bedarf
— Zeugnis fiir den Mangel an Lebensweisheit, Welterfahrenheit und Charak-
tergroBe ablegend.

So grof3 und verschwenderisch sich die Schonheit zB. auch nur in den
menschlichen Kunstwerken bereits manifestiert hat, so fehlt ihnen allen auch
hier doch nur die mindeste Notwendigkeit, das geringste Erfordernis dazu-
sein. Der Mensch kann ohne die Kunst leben wie Gott ohne den Menschen;
fiir die hohere Selbstbesinnung ist auch der Mensch nichts als ein Kunstge-
bilde. Indem der Mensch scheinbar harmlos, scheinbar kindlich die Welt in

25



ihrer GroBe bestaunt, die Harmonie (sog. ,, Weisheit™) in der Natur und die
Schoénheit der Seele, was doch Gott nie bestaunen, — was Gott hochstens
begliicken wiirde, erniedrigt er sich und handelt wider das Gebot ,,seid voll-
kommen, gleichwie euer Vater im Himmel vollkommen ist“. Staunen, Ver-
ehren, Autoritit, Gehorsam sind fiir den naiv kindlich jidischen Typ, Ent-
wicklungstyp; die Zeiten liegen nun aber schon weit, so weit zuriick. Man
mul} doch endlich erwachsen werden, und mehr als ,,erwachsen®.

Wenn es Kunstwerke gibt ohne Zwang und MuB}, ohne daf3 einer ihrer
bedarf, dann steht der ernste und finstere Mensch vor einem Nichts, indem er
nach ihrer Entstehungsursache forscht, sofern er kein Materialist sein und zur
Mechanik greifen mochte; so begreift er auch diese im Sinne einer histori-
schen- und Lebens-,,Notwendigkeit“. Fiir die leichte und heitere Gesinnung
wird hier eine durchaus addquate Ursache sichtbar: die kindliche Freude am
Spielen eines ewig unbedroht dahinlebenden, teils seiner selbst bewullten
Gottes.

Es kann nie anderes in der Welt kaputtgehen als Spielzeug. Ist bereits
das Gute nichts als Spiel, muf3 das Bose erst recht im Sinne von Spielerei,
sagen wir als Spielverderben, dh. im Sinne von Taktlosigkeit, Unklugheit
oder Geschmacklosigkeit aufgefalit werden. Wir konnen es Paulus ganz
konkret nachfiihlen, dal er den Materialismus wie Tonscherben zerschlagen
wiinschte, was eigentlich gar nicht so schwer fallen diirfte.

Fiir den finsteren Typ wird auch noch das Spiel zur Arbeit und mit
verbittertem Ernst betrieben als sog. Atempause, Erholung, Entspannung,
Ausgleichsport, usw., — Begriffe, deren eigentlicher, negativer Sinn diesen
Menschen lédngst nicht mehr bewuft ist und die die positiven Begriffe dhn-
lich ersetzt haben wie zB. oft in der Grammatik das maskuline Geschlecht
das feminine, ein nettes Maddchen zB. etwa als ,,netter Kéfer”. Fiir den lich-
ten Typ (zB. Nietzsches tanzenden Philosophen oder Schillers Astheten)
wird auch noch die Arbeit zum ergétzlichen Spiel (,,sorge dich nicht um den
morgigen Tag™), und hat das Spiel dann natiirlich nicht mehr jene ableitende
oder zerstorende, zerstreuende Tendenz wie fiir den Erdenmenschen sondern
einen universal umfassenden, realen, von Leben und Wirme erfiillten Sinn,
dem der kosmische Typ seine ganze Innigkeit widmet. Man muB sich davor
hiiten, sei es lacherlich, sei es fromm zu werden; ein Scherz, der nicht ernst

26



gemeint ist, wirkt ldcherlich, er nimmt die Pointe voraus, aber ein Scherz, der
keiner ist, wirkt wie eine Traueranzeige und bringt die Pointe verspitet. Es
ist ein Zeichen nicht vergénglicher Wiirde sondern echter, unverlierbarer
GroBe, auch tiber sich selbst scherzen zu kénnen; doch nicht die Gréf3e
macht uns heiter (da kann man lange warten), sondern die Heiterkeit macht
uns grofB; viele groBe Menschen sind Monisten, ohne es zu wissen.

Im Gegensatz zum Egoismus, der sich selbst filir ernst nimmt und Gott
oder Welt um seinetwegen, kann diese Einstellung, die mit sich selbst spielt
nicht anders als wie mit Objekten der AuBBenwelt nur als eine heroische be-
zeichnet werden. — Wiirde einem solchen Heroismus das BewuBtsein feh-
len, miifite er sich naiv kindlich gebarden; wiirde ihm das menschliche Be-
wubtsein eignen, wire er entweder irrsinnig, blol schwérmerisch oder sogar
pervers; nur auf dem eigenen Standpunkt verlieren sich die Gefahren der
Verirrung und des Miverstindnisses, wie sie jede Einweihung unweigerlich
mit sich bringt, nicht nur fiir den Lernenden sondern ebenso und noch mehr
fiir den Lehrenden: es kdnnen ihm nur zu leicht aus getriibter und unzurei-
chender Urteilskraft heraus die undankbaren Vorwiirfe des Irrtums, der
Schlechtigkeit und boser Absicht erwachsen.

Der Egoist, diese Ausgeburt des Irdischen, handelt um das Bose zu be-
kampfen und das Ubel zu kurieren, wie er sich ausdriickt; der Heros lebt, um
das Gute zu stirken und das Wohl zu verkldaren. Der Irdische verkriecht sich
in die Liicken, Verstecke und Engen des Daseins und der Finsternis; furcht-
los strahlt der Kosmische wie eine Sonne voll unbezwinglicher Gesundheit,
Kraft und Optimismus iiber dem Horizont menschlichen Begreifens und
Vermogens: ,,und er lehrte in gewaltigen Worten vor ihnen, daf3 sie sich
entsetzten, nicht wie sie es von der Klasse der Gebildeten ihrer Zeit her kann-
ten, und machte die Schwachen stark und die Kranken gesund durch sein
Beispiel des Glaubens an die Kraft Gottes in jedem®; ,,nicht ich, dein Glaube
hat dir geholfen”! ,,Bescheidenheit”, eine Unterart des schlechten Gewis-
sens, hatte dieser Heros nie gekannt.

Man konnte sich nun vielleicht denken, da3 jemand sagte, ,,nein, die
Erlosung, das ist doch nichts fiir mich, das lasse ich lieber, sie widerspricht
nicht nur meinen liebgewordenen Lebensgewohnheiten sondern auch meinen
personlichen Bediirfnissen®, aber es 1dBt sich kaum denken, daf3 noch je-

27



mand sagt, er wiilite nicht, wie oder was Erlosung sei. — Die unheimliche
Uferlosigkeit eines verworrenen und verschwommenen Pluralismus’ (A.T.,
Spriiche: das viele Studieren macht nur den Leib miide; Veden: das eine
sollen merken die, nicht ist hier Vielheit irgendwie, von Tod zu Tode sich
verstrickt, wer eine Vielheit hier erblickt) — widerspricht aufs krasseste den
klaren und einfachen Grundsitzen des Theismus’, wie sie bisher auch nur
immer beim einfach denkenden Volk mit dem gesunden Instinkt fiir das
Wahre Geschichte gemacht haben und bei den Verbildeten nie Anklang fin-
den konnten. — Es ist auch unwahr, dal man zur personlichen Befriedi-
gung (Erlosung) erst nach langer Entwicklung sich mithsam hindurchquilen
kann, und auch das nur teilweise, weil immer- und immerwieder neue und
erneute Bediirfnisse hochsteigen, die alten verdringen und nie ein Ruhepunkt
sichtbar wird; sondern binnen Minuten in nahezu zeitloser Frist kommt die
Erleuchtung als ganze, 148t sich das Programm allgemeinversténdlich darle-
gen und anschlieend praktizieren nach dem bewéhrten Grundsatz, dal Wis-
sen Macht und Wahrheit Freiheit ist. Von Geheimnissen sprechen vielmehr
nur, die selber unwissend sind und von Entwicklung, die selber unféhig sind.
In ganz wenigen Grundstrichen hat man das gesamte Um und Auf des wahr-
haft religiosen Betriebes umfafit (Mt.7;12). — Ein Mensch, der mit dem
zufrieden ist, was ihm von den Menschen vererbt und anerzogen wurde, was
er in ihrer Gesellschaft vorfindet, soll anderen nicht die Freiheit der Unzu-
friedenheit absprechen, denn er bedarf natiirlich keiner Aufklarung hieriiber,
es sei denn rein orientierungshalber. Wer aber in dieser Luft nicht gedeihen
kann, fiir den und keinen anderen wird dieser Same ganz gewil3 nach regel-
miBigem BegieBen bald zur wohlschmeckenden Frucht heranreifen. An den
Unbediirftigen geht Religion voriiber und schiittelt sich nur den Staub von
ihren Fiilen, den Hungernden und Diirstenden aber soll vollstes Geniige
widerfahren.

28


Alles nun, was ihr wollt, daß euch die Leute tun sollen, das tut ihnen auch! Das ist das Gesetz und die Propheten.“


