
 

 

„Nur, was Du anschaffst, das gilt.“ 

Eine völlig unreligiöse, nur auf leibliche Gesundheit und irdischen 
Wohlstand bedachte Bewegung, die Gewerkschaft I.G. Metall, hat in ihrer 
Zeitschrift Metall Nr. 11/6 von 1965 einen Artikel geschrieben, der eine 
These beweist, die außer mir noch nie von einem Menschen jemals unver-
hohlen und konsequent öffentlich vertreten worden ist, noch nie in der 
menschlichen Geschichte,  –  die These, daß Ehrgeiz ein Verbrechen ist!   –   
Sie hatte es auf völlig unpsychischem Wege, nur aufgrund des gesunden 
Menschenverstandes herausbekommen, allerdings ohne sich über Umfang 
und Konsequenzen dieser These klar bewußt geworden zu sein.   Der Artikel 
lautet wie die Überschrift.   Er ist seiner fatalen Beweiskraft wegen einiger 
Aufmerksamkeit wert. 

Um vorher kurz zu beleuchten, was gerade ich unter Ehrgeiz verstehe 
gilt es eine systematische Gegenüberstellung gewisser Gefühle in Erwägung 
zu ziehen.   Diese menschlichen Gefühle bilden sich ja aus in Stellungnah-
men zu den Vorkommnissen des allgemeinen Daseins, dessen Ordnung 
„durch Raum und Zeit bestimmt wird“,  deren jedes in wenigstens drei 
Hauptdimensionen unterteilt gedacht werden muß.   Man spricht unter ande-
rem von Zukunft, Gegenwart und Vergangenheit sowie von Linie, Fläche 
und Tiefe.   –   Darauf hat sich dann auch fraglos die Seele eingestellt.   Jede 
der Dimensionen hat aber noch ihre zwei Seiten, und deshalb unterscheiden 
wir auch an den Grundgefühlen zusätzlich die positiven und negativen Aus-
richtungen derselben.   So zB. freut man sich auf ein bevorstehendes Fest, ist 
lustig gestimmt während seines Ablaufes oder seiner Beharrung, und man ist 
glücklich über die verbrachten frohen Stunden.   Auf der anderen Seite be-
steht Furcht vor dem Unheil, Unlust an einer Auseinandersetzung damit und 
Trauer über den gewesenen „Verlust“ in etwa.   Die drei positiven Gefühle 
enthalten eigentlich alle dasselbe heitere oder sonnige Moment, nur ein we-
nig modifiziert im Hinblick auf diese oder jene Zeit;  und desgleichen die 
negativen Gefühle.   –   Eine Analogie dazu läßt sich in Gefühlen feststellen, 
die eine Seele anderen solchen entgegenbringt, wo es sich also nicht um 
seelenlose oder eben eigenseelische Elemente handelt, wie zB. Fest, Urlaub, 
Reise solche sind.   Diese Gefühle sind darum auch nicht zeitlich sondern 
räumlich orientiert, also nach außen gehandelt.   Es sind dieselben wie oben, 



 

2 

nur nach außen gewandt.   Wir kennen sie unter den Bezeichnungen Wohl-
wollen oder Güte im gebenden Sinne, Sympathie oder Liebe im ausgleichen-
den umfassenden Sinne, und Dankbarkeit im nehmenden Sinne.   Auch hier 
fällt uns wieder auf, daß es sich in allen eigentlich wieder um Modifikationen 
der Liebe handelt, je nach dem, welchen Weg sie einschlägt.   Und man sieht 
die außerordentliche Verwandtschaft zwischen Dankbarkeit und Glück oder 
Freude und Wohlwollen oder Lust und Liebe direkt auf der Hand liegen.   
Was in jenen Gefühlen mehr auf „Lichtnatur“,  das verweist in diesen mehr 
auf „Wärmenatur“,  denn Liebe muß wärmen, einhüllen und Glück strahlen, 
aufbrechen, wie man zu sagen pflegt.   Das kann ja garnicht bezweifelt wer-
den. 

Nun muß doch aber zugestanden werden, daß wir noch ein Moment 
unberücksichtigt gelassen haben.   Denn im Raum unterscheiden wir ja au-
ßerdem das Innere vom Äußeren, durch alle sechs Dimensionen zugleich, 
und in der Zeit ein Rückwärts und Vorwärts, gleichfalls durch alle sechs 
Dimensionen zugleich.   –   Bevor dies näher erklärt wird, soll hieraus nur 
erst im groben der Hinweis entnommen werden, daß es außer den zwölf 
hinausdringenden Gefühlen auch noch zwölf hereindringende geben muß, 
die jenen entgegensätzlich sind, deren Umkehrung darstellen, so daß wir 
genauso eine Tages- und eine Nachtseite in unserem Seelenleben kennen, 
denn was hereinkommt ist ja wohl insofern dunkel.   Das sind gleichsam 
unsere „vierundzwanzig Ältesten“.   –   Die dunklen Gefühle in zeitlicher 
Hinsicht werden zB. durch den Ehrgeiz gestellt, welcher die kalte Abart der 
Freude präsentiert, denn man ist ehrgeizig in Bezug auf künftige Pläne, die 
man verwirklichen möchte.   Ehrgeiz weckt ähnliche schaffende Energie wie 
die Freude.   Dann geht der Ehrgeiz über in den Ernst, welcher sich mit dem 
aktuellen Gegenstand des Ehrgeizes befaßt.   Nicht wahr, der Ehrgeiz könnte 
niemals in Lust übergehen;  er ist ausgesprochen ernsthafter Natur!   Dieser 
Ernst gibt ähnlich ein neutrales Gleichgewicht wie die Lust auf andere Art.   
Und danach geht er über in Stolz oder Würde, die Endform des Ehrgeizes, 
zB. Stolz vor sich selbst.   Stolz weckt nicht Energie, sondern verleiht Stand, 
Halt und Festigkeit, ähnlich wie das Glück auf seine Art Erfüllung bietet.   
Sogenannte „Stände“ oder Gesellschaftsklassen.   Stolz ist durchaus die kalte 
oder starre Form und Entsprechung des Glückes.   Somit wäre der Abgang 
erreicht.   –   In räumlicher Hinsicht besteht auch dazu wieder eine Analogie, 



 

3 

wobei einer seinen Stolz gegen andere als Herablassung oder Erhabenheit 
geltend macht;  man spricht nicht davon „Du bist mir wohlgesonnen“,  son-
dern „Du demütigst mich“.   Aus der warmen Liebe wird kalter Respekt, 
Achtung, Ehrfurcht.   Und die Dankbarkeit gibt es hier auch nicht mehr, 
sondern statt ihrer die Hochschätzung des anderen.   Entsprechend verhalten 
sich die negativen Grundgefühle des Bereiches, zB. Verachtung und Scham. 

Nur dann, wenn man solche Zusammenstellungen macht, kann man 
mit größerer Sicherheit aus dem Gesamtcharakter eines Systems auf den 
einer seiner Glieder stoßen.   Und die Gesamtcharaktere beider Systeme sind 
wohl dieser Art, ersteres licht, warm, lebendig, zart, letzteres dunkel, kalt, tot 
und hart.   Man könnte sie zwanglos und ganz natürlich mit Tag und Nacht 
oder Sommer und Winter vergleichen, wobei dem Jahr freilich 24 Monate 
zugebilligt werden müßten.   Auf diesen wesentlichen Vergleich komme ich 
noch zurück;  denn es wird sich zeigen, daß die Natur von Nacht und Winter 
eine solche ist, daß in ihr alles Wache schläft und alles Leben erlischt;  dann 
aber, wenn das Wache oder Lebendige keine Ruhe geben will, entsteht jene 
finstere oder kalte Gefühlsskala in der Seele, gleichsam der Vampirismus. 

Um nun von solchen Imaginationen überzugehen zu einer begriffli-
chen Erklärung, gilt es sich die Idee des Naiven und Kritischen klarzuma-
chen.   Zunächst ist das Naive das Ursprüngliche gegenüber dem Kritischen, 
zB. ein Kind wird geboren.   Indem diese Geburt sich ausbreitet und wächst, 
beginnt sie eines Tages einen neuen Stand außer sich in der Welt zu beziehen 
und ihren einstigen in sich zu verlassen.   Dann ist der Mensch „kritisch“ 
geworden, dh. er steht sich selbst gegenüber.   Das ist wieder eine Lebens-
phase für sich.   Dann stellt sich aber vielleicht heraus, daß auch diese Kritik 
eine durchaus naive ist, da sie über sich als solche genausowenig Bescheid 
weiß, wie zuvor das Naive über sich selbst.   Die naive Naivität ist als solche 
durch eine naive Kritik abgelöst, und die Naivität als solche garnicht  –  
aufgehoben, sondern nur auf einen anderen Standort verschoben worden!   
Daraus ergibt sich die Wegweisung, auch der Kritik wieder einen Standpunkt 
gegenüber zu beziehen, der sich nun aber,  –  da er genau wie die Kritik 
selbst einen gegenüberliegenden Standpunkt einnimmt, nur jetzt bezüglich 
eines anderen Objektes,  –  vom kritischen Verfahren als solchem in nichts 
mehr unterscheidet, insofern also kein neues Moment mehr einführt und 
darum die gemachten Erfahrungen auch gleichzeitig auf sich anwenden und 



 

4 

in Berücksichtigung bringen kann, wo heraus sich schließlich ein endgülti-
ges, objektives Resultat ergeben muß.   Dieses Resultat ist aber gleichsam ein 
erstaunliches, denn es besagt ja soviel wie, die Kritik sei ja garnicht der wah-
re Lebensstandpunkt, sondern nur ein vorübergehender zu dem Zweck, um 
dem Naiven eine Aufklärung über sich selbst zu besorgen, damit es nicht nur 
leben schlechthin, sondern bewußt leben kann, speziell seiner selbst gemäß, 
entgegen der bereits um es herumliegenden Produkte, welche den zentralen 
Lebensstoß quasi magnetisch (suggestiv) sehr leicht abzulenken geeignet 
sind.   Denn solange jemand den naiv kritischen Standpunkt innehat, hält er 
diesen für den eigentlichen wahren und streitet dem Naiven seine ganze 
Berechtigung ab;  er weiß ja noch nicht, welches die Aufgabe der Kritik ist.   
Beleuchtet die Kritik hingegen sich selbst, hebt sie sich damit auch zugleich 
auf und überläßt so schließlich dem Naiven wiederum seinen angeborenen 
Vorrang.   So kommt es durch eine Art doppelte Negation, der Kritik der 
Kritik zur doppelten Position oder dem, was man positiven Selbstbezug, 
„Persönlichkeit“ nennt, oder doch vollendete Manifestation der Persönlich-
keit im Bereich des Seelischen. 

Insofern ergeben sich vier Phasen.   Das Naive lebt;  die Kritik tötet 
das Naive, um es zu schauen;  es vernichtet sich selbst als den Mörder des 
Naiven;  das Naive kann sich wieder behaupten, nachdem es selber die Au-
gen geschlossen hatte, sein Gegner unschädlich gemacht oder beherrscht 
werden konnte.   Der ganze Prozeß dient nur dazu, dem blinden Leben eine 
tote Vision an die Seite zu stellen, resp. ins Mark zu meißeln.   Leben und 
Bewußtsein sind Gegensätze;  und man möchte beides zugleich;  so obliegt 
es dem einen seinen Streich sauber zu führen, und dem anderen sich geduldig 
hinzugeben.   Leben wird durch Blindheit, und Bewußtsein durch Tod „er-
kauft“. 

Durch seine Kritik ist der Affe im paradiesischen Dschungel zum den-
kenden „Menschen“ geworden;  diese beiden haben sich dann zunächst ge-
genseitig zerfetzt.   Vor allem droht ja der ersten Kritik die große Gefahr, das 
Töten als ihren eigentlichen Selbstzweck aufzufassen, zu idealisieren, weil 
sie sich über dessen höheren Sinn noch nicht im Klaren sein kann.   Sie 
glaubt, ihre Aufgabe sei das Morden schlechthin, und die Aufgabe dessen, 
worüber sie sich erhoben, überhaupt gemordet zu werden.   Damit ist der 
lebensfeindliche Intellektualismus begründet, der zugleich Materialismus 



 

5 

bedeutet, dh. die Schlange auf der Erde oder der vom Himmel auf die Erde 
geworfene Satan.   Man hält sich für den Leib oder auch nur für das Bewußt-
sein, die ja beide nur Phänomene der Persönlichkeit sein können.   Solche 
Tötungsinstinkte greifen dann sehr tief in die jeweilige menschliche Natur, 
zB. Krieg sei der Motor allen Fortschritts, Not mache erfinderisch, nichts sei 
übler zu ertragen als eine Reihe von guten Tagen, man überliste die Natur, 
besiege ihre Gewalten, erbeute ihre Schätze, Religion gedeihe nur in der 
Verfolgung, oder der Starke verdränge den Schwachen.   Man will auch 
immer weiter aus dem Naiven hinaus, gleichsam mit seinem Turm bis in 
Wolken der Kritik, da ein Zurück für diese, welche ja nur Opposition kennt, 
niemals in Frage kommt;  man nennt dies Extraversion, Existenzialismus, 
Welt als Vielheit, Raum als Ausdehnung, Zeit als Vorwärts, Erkenntnis als 
Differenzierung, Kultur als Verfeinerung, spricht von Hungertod, Wärmetod, 
Übervölkerung, Verwirrung, Zerstreuung usw. .   Es geht unaufhaltsam im-
mer weiter nach außen und oben seit dem Tage, wo die Schlange den Men-
schen Kritik beibrachte.   Eine solche absurde und lebensfeindliche Einstel-
lung mußte in Kauf genommen werden, weil vom Standpunkt der Kritik aus 
zwar alles gesehen, jedoch verkehrt herum, auf dem Kopf stehend gesehen 
wird, da vom gegenüberliegenden Standpunkt aus.   Eine Korrektur kann erst 
die Kritik der Kritik bringen, ein Denken über das Denken.   Stehe ich vor 
einer Tür, dann sehe ich die Klinke rechts, welche links ist und den Angel 
links wenn er rechts.   Stehe ich vor dem Lebensprozeß, dann dient dieser 
lediglich vertilgt zu werden, statt ihn noch besser denn je herauszubringen. 

Kennzeichen der Kritik sind also:   sie ist einer Art mit dem, was sie 
bekämpft.   Sie ist minderwertig aber voller Eigendünkel;  sie ist stumpf 
gegen das Übergeordnete und lebt in Opposition zu dem, gegen das sie sich 
überwirft.   Sie lebt in allen Belangen des Denkens und Handelns verkehrt 
herum.   Sie verkennt völlig ihre und die Position alles Anderen.   Sie kennt 
nicht die Wahrheit;  sie ist lebensunfähig;  sie ist geradezu das Urböse oder 
eben der von Gott abgefallene erste resp. höchste Engel, der nun sich selber 
für Gott erachtet!   Der Name des Teufels ist jedoch Legion, und draußen 
gibt es nur Vielheit;  darum ist „Luzifer“ gleich als ein führungsloses Heer 
von eigenwilligen Teufeln zu verstehen, eine Hydra, während Gott ohne jede 
Begleitung und einmalig dasteht, zumindest nicht in Begleitung selbstbezo-
gener Wesen.   –   Die Kritik bietet eine Garantie dafür nicht zu wissen, daß 



 

6 

das, was hinter dem Letzten kommt genau dasselbe ist was vor dem ersten 
liegt, daß Gott der letzte und der erste ist;  denn sie ist nur auf das letzte ori-
entiert, ganz einseitig.   Und sie begeht die Absurdität eines Münchhausen, 
daß das Spätere mehr sein oder bieten könne als das Frühere, so daß etwas 
aus nichts und Wirkungen ohne Ursachen zustande kämen.   Nur, da sich mit 
ihrer praktischen Einseitigkeit auch noch theoretische Blindheit paart, entge-
hen ihr diese Konsequenzen wiederum;  sie ist vermöge dessen trotz allem 
relativ lebensfähig, weil sie laufend die Augen zukneift und blinzelt, wie 
Menschen zu tun pflegen, in den Momenten des Stolperns.   –   In kosmi-
schen Imaginationen kann der Vorgang auch dem verglichen werden.   Das 
naive Naive wird durch die Sonne gestellt.   Die Erde bietet den Standpunkt 
der naiven Kritik gegenüber dieser Sonne;  sie fühlt sich noch eins mit der 
Sonne, aber zu ihren Gunsten als Erde, so daß die Sonne entwertet wird.   Sie 
bezieht das Sonnenhafte in sich selbst nicht mehr auf die Sonne, beschränkt 
es auf das Irdische, und bläst dieses anormal über seine eigenen Grenzen 
hinaus auf.   Das erzeugt einen inneren und äußeren Krieg, welcher die Ab-
spaltung des Mondes bewirkt.   An diesem Mond wird nunmehr deutlich, 
was auch die Erde bisher immer nur war:   ein bloßer Standort, um die Sonne 
zu sehen, welche die eigentliche oder wahre Erde bedeutet.   Durch den 
Mond, welcher sich zwischen Sonne und Erde stellt, wird die bislang nur 
halb abgetrennte Erde jetzt ganz von der Sonne gelöst.   Damit erledigen sich 
die Konflikte, sowohl Auge wie auch Hand in einem zu sein für die Sonne 
im Irdischen;  sondern das Auge beschränkt sich ganz auf die Erde, und die 
Hand ganz auf die Sonne.   Damit sind die Sonne ein Lebens- und die Erde 
ein Weisheitsgestirn geworden.   –   Daraus ist die Lehre zu ziehen.   Wie bei 
der Erde, so ist auch beim Menschen  a) dessen Wesen nicht mit seiner Er-
scheinung identisch!   b) kein fremder Herrscher von außerhalb der Erschei-
nung;  sondern  c) einerseits wohl außer der Erscheinung, jedoch  d) als das, 
was er selber ist, als er selbst.   So kann spielend  1. der heidnische Glauben 
an die Vielheit der Menschen aufgehoben werden, und  2. der primitiv pseu-
doreligiöse Glauben an einen Gott außer, neben, innerhalb oder über den 
Menschen.   Der Mond zeigt uns, was wir als Menschen sind;  und die Sonne 
zeigt uns, was wir als Gott sind;  nämlich nichts und alles.   Das ist eindeutig. 

Es ist nunmehr anzunehmen, daß der Leser mit Gedanken bekanntge-
worden ist, die als esoterische oder geheime der Öffentlichkeit an sich unzu-



 

7 

gänglich bleiben müssen, und welche die unerläßliche Voraussetzung eines 
Verständnisses des menschlichen Gefühlslebens bilden.   –   Der Sinn war 
dieser, daß alles mit dem Leben beginnt, das weder Materie noch Seele, 
weder Dasein noch Bewußtsein hat;  indem diese entstehen, kommt aber 
nichts zum Leben „hinzu“,  sondern etwas aus diesem heraus.   Dennoch 
kommt auch wieder nichts „heraus“,  was zuvor schon drin war, sondern der 
Prozeß stellt nur eine Umwandlungsform der vorigen Seinsweise dar, er ist 
phänomenaler Natur, sekundär, beiläufig.   Zunächst wird das Bewußtlose 
oder die Materie (samt „Energie“) geschaffen;  danach inmitten derselben 
und dieser gegenüber die Seele, das Bewußte.   An der Materie kann die 
Seele ermessen, was sie selber „nur“ ist, als Erscheinung;  am Immateriellen, 
dem „leeren Raum“,  was sie selbst als Gott ist (alles in allem).   Da ihr aber 
die Materie zunächst näher als der Raum steht, tritt vorerst eine Umkehrung 
der wahren Verhältnisse für das Bewußtsein zutage, der sogenannte Sünden-
fall.   –   Dieser besteht vor allem darin, daß tierisches Leben spontan zu 
leben beginnt;  weil Denken das Gegenteil von Leben bedeutet, nämlich 
Schauen usw.,  deshalb ist denken gleichbedeutend für das Leben mit Ster-
ben.   Aber dieses Schauen wird noch nicht als das Schauen geschaut, man 
hält es noch für das Leben selbst, und so entstehen einige Konflikte zwischen 
beiden.   Weder rechtes Leben noch rechtes Sterben.   Es muß daher eine 
völlige Tötung erfolgen, um gediegenes Leben zu gewinnen;  dh. mehr als 
spontan denken:   das eiskalte Denken. 

Weil nun die Seele elastisch und plastisch ist, vermag sie mit allem 
mitzugehen.   Sie entwickelt ebenso gern verkehrte Gefühle an falschen An-
schauungen, wie gesunde Gefühle an richtigen Anschauungen. 

Vergleichen wir daraufhin Lust und Ernst miteinander.   Die Lust geht 
unmittelbar von unserem Herzen aus;  das ist völlig gewiß.   Beim Ernst sind 
wir da nicht so sicher;  der Ernst birgt zunächst noch ein Rätsel für uns;  er 
enthält ein objektives Moment;  im Ernst sind wir umgekehrt als wie in der 
Lust orientiert;  nämlich von außen nach innen.   Ernst bedeutet:   wir haben 
uns oder unser Herz nicht in uns sondern außer uns, inmitten von anderen.   
Ernst macht schwer;  wir empfinden uns als Gewicht;  weil wir uns nicht in 
uns selber fühlen.   Da würden wir uns leicht und schwerelos, eben „lustig“ 
fühlen.   Tatsächlich stellt also der Ernst eine Umkehrung der Lust dar;  wir 
stehen auf dem Kopfe;  stellen uns uns selbst entgegen;  nehmen Beobachter-



 

8 

stellung gegen uns ein;  sehen uns unter anderem;  spüren Gewicht und Ge-
fahr;  das macht „ernst“.   Man nimmt Dinge ernst nur, sofern man „sein 
Herz an sie verschenkt“ hat, mit seinem Herzen bei ihnen weilt.   Das ist 
natürlich unreligiös und gottlos.   Denn das einzig Lebenswerte ist der allge-
genwärtige Gott;  und dem kann man nicht “so ohne weiteres“ als Mensch 
„begegnen“ wie jedem anderen Hanswurst auf den Gassen.   Der Ernst ent-
springt 100%ig einer effektiv naiv kritischen Lebenseinstellung. 

Oder wenn ich jemanden liebe, so nähere ich mein innerstes Wesen bis 
zur völligen Verschmelzung dem seinigen vorbehaltlos an.   Dagegen die 
Verehrung zielt ausgesprochen auf Unberührbarkeit und Abstand hin.   ZB. 
man liebt die Sonne, und man verehrt die Sterne.   Das „Pathos der Distanz“.   
Liebe ist also ein Bekenntnis zur Welt als Einheit;  Verehrung widerspricht 
dem als ein Bekenntnis zur Welt als Vielheit.   Liebe umarmt, Verehrung 
verbeugt sich.   Was einer liebt, das kann er nicht verehren.   Aber auch, wer 
da liebt, der kann nicht verehren;  denn Liebe setzt Herz und Verehrung 
Herzlosigkeit voraus.   Liebe setzt innere Zuordnung, Verehrung äußere 
Gegenüberstellung für das betreffende Seelenleben voraus;  ein zerrissenes 
Herz diese, ein ganzes Herz jene.   –   Stolz ist die Sekundärform oder Abar-
tung der Liebe.   Ich kann zB. jemandem helfen, um ihm eine Hilfe zu ge-
währen;  und ich kann jemandem helfen, um selber in seinen oder meinen 
Augen als ein Helfer zu gelten.   Solche Hilfe kann  a) auf den Geholfenen 
und  b) auf den Helfenden hin orientiert sein!   Das Ursprüngliche oder Naive 
war die Hilfe für den Anderen;  daraus hat sich die kritische Abart oder Ge-
genüberstellung gebildet, welche den Menschen in allen Dingen das Gefühl 
der „Größe und Überlegenheit“ vermittelt.   Aber nichts in der Welt ist groß, 
denn die Welt ist in Wahrheit selber nicht groß, weder groß noch klein.   
Verehrung ist somit der letzte Humbug, eine völlig alberne, ja perverse Nar-
retei;  das Würzen des Gesunden durch Gifte!   Eine oppositionelle Verabso-
lutierung des Einzelnen. 

Desgleichen bin ich zB. glücklich über den Gewinn, welcher mir zuteil 
geworden ist;  aber ich bin stolz auf den Sieg, welchen ich dadurch zB. über 
das Schicksal errungen habe.   Stolz ist demnach die perverse Abart des Glü-
ckes.   Stolze Menschen sind „einsame Menschen“,  aber glückliche Men-
schen sind gesellige Menschen;  man kann übrigens inmitten von anderen 
äußerst „einsam“ sein, sowie fern von jeglicher Seele deren intimste Gesel-



 

9 

ligkeit genießen.   Das ist ja wohl selbstverständlich.   Wozu aber soll ich 
stolz sein, wenn ich schon glücklich genug bin;  nur der Unglückliche ist 
imstande, sein Heil im Stolze zu suchen;  so meinte der Fuchs, die Beeren 
seien des Bemühens „unwert“,  als er sie nicht langen konnte!   Stolz zeugt 
demnach von Gottlosigkeit, von regelrechter Menschlichkeit. 

Das gleiche, wenn ich jemand danke;  so bringe ich mich selber dar für 
das, was er mir getan.   Wenn ich ihn statt dessen hochschätze, so habe ich 
ihn dabei als den Gebenden im Auge.   Das ist effektiv kritisch.   Es setzt 
voraus, daß er nicht mir etwas schenken, sondern sich durch das Schenken in 
Positur werfen wollte!   Das ist im höchsten Grade hinterhältig, gemein, 
widerborstig und pervers, höllisch.   Dafür sollte man ihn anspucken und 
zerreißen.   Etwas anderes wäre es jedoch, wenn er offen einen Handel vor-
schlüge, „dieses für jenes“,  anstatt zu betrügen und sich Vorteile hinten 
herum zu erschleichen. 

Oder wenn ich mich auf etwas Schönes freue, so in aller Aufrichtigkeit 
nur deshalb, weil es mir selber zugute kommt.   Bin ich statt dessen ehrgei-
zig, so doch im Hinblick darauf, dieses Schöne der Zukunft abspenstig zu 
machen, daß ich es ihr wegnehme, abluchse, abfeilsche und abgaunere.   
Weil das wiederum von obigen Umständen abhängt, so ist dem Ehrgeiz eine 
gezwungene und ernsthafte Einstellung zu eigen.   Er offenbart somit die 
Gesinnung des typischen Verbrechers und der Verlogenheit.   –   Dieses 
Urteil darüber wird aber nicht von dem oder jenem „gesprochen“;  man liest 
es aus den Fakten unvermittelt selbst ab. 

Solche Betrachtungen zeigen, daß es zweierlei Gefühlskreise im Seeli-
schen gibt, von denen der erste immer ins Auge faßt, worum es geht, wäh-
rend der zweite dessen Gegenüber, die Widerspiegelungen davon, dessen 
Gegenbild.   Es liegt darum dasselbe Verhältnis vor, welches oben zuvor naiv 
und kritisch konstatiert wurde, so daß jene Überlegungen nur noch auf diese 
übertragen zu werden brauchen.   Es sind Gefühle, welche das Bewußtsein, 
das Licht, den Intellekt zum Herrn erheben, während sie die Wärme, das 
Leben und das Gefühl selbst verleugnen.   Denn zB. Stolz ist weniger auf den 
Stolz als ein Gefühl, als auf dessen Objekt ausgerichtet, „worauf“ er stolz 
sein zu dürfen glaubt;  aber Glück schwelgt ganz in seiner eigenen Seligkeit, 
macht somit einen Selbstbezug spürbar, ist äußerlich unabhängiger, großzü-



 

10 

giger.   Der Selbstbezug, als vollendete Form des Naiven ist noch über der 
Kritik.   –   Ebensowenig wie es Tag und Nacht gleichzeitig, so kann es auch 
nicht die warme und die kalte Gefühlsskala gleichzeitig geben.   Aber es gibt 
sie noch nicht einmal nacheinander, denn das betonte Gefühlsleben hat zu 
seinem äußersten Gegensatz nur noch die betonte Gefühllosigkeit oder reine 
Sachlichkeit.   Das ist das letzte auf diesem Sektor.   Der wahre Mensch hat 
warme Gefühle und kalte Gedanken;  aber der falsche Mensch hat kalte Ge-
fühle und warme Gedanken.   Er ist persönlich frivol und sachlich sentimen-
tal;  das ist etwas Furchtbares;  darin offenbaren sich äußerliche Verbrechen 
und innerliche Perversität.   Der Mensch handelt von draußen und urteilt von 
drinnen;  so hat er weder das Gute noch auch das Wahre auf seiner Seite, 
sondern in allem das Verkehrte, lau bei lau.   Was ihn pervers macht, ist 
vielfach als Vampirismus verschleiert worden;  alle solche Geschichten wie 
Eulenspiegel, Münchhausen, Quichote, Rattenfänger von Hameln, Swinegel 
und Vampirismus beziehen sich auf verschlüsselte Darstellungen menschli-
chen Seelenlebens in oft „bewunderungswürdiger“ Exaktheit.   Menschen, 
die am Tage nicht richtig zu sterben vermögen, sind verflucht nachts ein 
unstetes Leben zu führen.   Wird ihnen die Unschuld, ein Stück Holz von der 
Pflanze ins Herz gestoßen, bei Vollmond, dem Herrn der Kritik, erst dann 
finden sie Ruhe im klaren Selbstbezug.   Ein Vampir verträgt nicht sein 
Spiegelbild.   Das ist zugleich Moses „Gerechtigkeit“.   Zum Vampir wird 
einer durch Verbrechen;  sie halten ihn am Irdischen fest.   Wer das für „A-
berglauben“ hält, ist selbst am abergläubischsten.   Alle solche „Märchen“ 
sind von geradezu mathematischer Präzision;  sie bekunden Millimeterarbeit. 

Wie schon für den einzelnen Menschen das Lernen die Vorstufe zur 
Praxis bedeutet, also auch ist dem Tier Erlangen des Denkbewußtseins vor-
läufiger Hauptzweck.   Und die Natur läßt auf jeder Entwicklungsstufe ein 
Reich zurück, das hierbei stehen bleibt.   Weil das Denken lebensfeindlich 
ist, deshalb sind auch die hieran orientierten Gefühle lebensfeindlich.   Dar-
um gibt es Religion.   Religion bringt tatsächlich und wortwörtlich den Ü-
bermenschen.   Es ist völlig unnötig, außer der Freude als Energiespender 
auch noch den Ehrgeiz, außer dem Glück als Lebensinhalt auch noch den 
Stolz zu verwenden!   Wer eben sich so nicht beherrscht, braucht die Peit-
sche;  wer die Peitsche braucht, ist dußlig und minderwertig;  man soll es 
ihm auch zeigen, daß er es ist.   –   So spricht Moses von zwei Bäumen in-



 

11 

mitten des Paradieses oder eben der Schöpfung;  die letzten beiden Freistel-
len für Gottes Werke.   Gemeint sind Mensch und Übermensch.   Sehr richtig 
erwähnt Mose, der erste Baum zeigte ihnen, daß sie nackt waren.   Sie konn-
ten sich selbst sehen;  aber das war nur erst die Hälfte.   „Nun“ wurden sie 
aus dem Paradiese verwiesen;  aber die sogenannte „Gerechtigkeit“ Moses 
und Jesu ist keine zeitliche;  sie beruht auf Gleichzeitigkeit oder Konsequenz, 
auf dem inneren Sinn des Selbstbezuges.   Deshalb war mit diesem Erfolg 
zugleich gegeben, daß jene ihre Grundlagen einbüßten;  dafür hergeben muß-
ten.   Der zweite Baum führt zur Erkenntnis Gottes oder dem „daß sie Gott 
erkennen mögen wird ihnen das ewige Leben bringen“,  sogenanntes „Erhö-
hen der Schlange.   Schlange heißt materiell orientiertes Denken, Welter-
kenntnis.   Die Menschen wissen, was Gut und Böse ist;  aber Übermenschen 
wissen, was Sein und Nichtsein ist oder Leben und Tod;  jene kennen das 
Relative, diese das Absolute.   –   Gustav Meyrink schrieb seine perversen 
Romane zB. nur deshalb, um den Gipfel des Grauens bewußt zu machen, 
durch dessen Überwindung allein erst der gewisse Scheintotzustand herbei-
geführt wird, dessen andauernde Opfer die sogenannten Medien werden, aber 
dessen Herren die Initiierten sind, welche ihn auf Bruchteile von Sekunden 
abkürzen!   Es handelt sich um einen phantastischen Kälteschock oder 
Schicksalszustand kürzester Dauer, in dem die Persönlichkeit klar denkt;  
kalt sachlich, um im nächsten Moment heißblütig und aktiv daraufhin zu 
agieren.   Schauen lähmt immer;  und handeln macht stets blind.   Darum 
sagte Jesus, der über Golgatha ging, zu Petrus, nur aus Menschen, hart und 
kalt wie Fels, will ich zartes Leben in Glück und Liebe erwecken.   Deshalb 
haben mitunter große Schicksalsschläge Menschen den Blick für über-
menschliche Wahrheiten geöffnet;  sie sind endlich „gereift“.   Goethe läßt 
die grüne Schlange des Intellekts zur Brücke für ein höheres Menschliches 
Verwendung finden;  er macht den menschlichen Endzweck zum Fußabtreter 
für ein übermenschliches Beginnen. 

In dem erwähnten Artikel von Metall geht es auch sozusagen um „eine 
Verbesserung unserer gesellschaftlichen Wirklichkeit“!   In den letzten 10 
Jahren ist die Menge der Verbrechen um das Vierfache von dem angestiegen, 
was die Bevölkerung zugenommen hat, und das, obwohl nie zuvor je solch 
Wohlstand gewesen ist wie jetzt und heute.   Die Eigentumsvergehen davon 
machten allein 56,2 % aus, und der Anteil Jugendlicher unter 21 Jahren daran 



 

12 

betrug 45,8 %.   –   Innenminister Höcherl reagierte auf diese Feststellungen 
in dem Sinne,  –  erstaunlicherweise sei es gerade der Wohlstand, der die 
Entwicklung der Diebstahlskriminellen fördere.   Er führt übersteigerte An-
sprüche, rücksichtslose Geltungssucht, Neid und Besitzgier, Nachahmungs-
trieb und Werbemethoden als Ursachen an. 

Metall geht hierauf ein mit der Feststellung, daß die Jugendlichen sich 
heute in eine Gesellschaft des Überflusses hineingestellt finden, in der jeder 
einigermaßen Tüchtige geradezu alles erreichen zu können scheint.   Die 
Ursachen werden dabei noch nicht hinreichend durchschaut, und so kommt 
es wohl bald zur ernüchternden, stufenweisen Resignation gegenüber diesen 
und jenen Idealträumen bis zu direkten Minderwertigkeitskomplexen, da 
man nicht für alles die Gesellschaft schuldig sprechen zu können glaubt, 
sondern einen wesentlichen Grund des Versagens bei sich selber sieht.   Man 
beginnt also den Beruf zu wechseln, alles über den Haufen zu werfen, und 
landet so oder ähnlich bald und unversehens in der Kriminalität;  dies jedoch 
keinesfalls aus absichtsvoll geplanter Bosheit oder um des reinen Besitzes als 
solchem wegen,  - das wäre ja naiv und direkt, -  sondern:   „wenn es nun in 
dieser Situation zu Diebstählen kommt, dann bezeugt es eher den Wunsch 
nach gesellschaftlicher Anpassung, als eine besondere sittliche Verdorben-
heit.   Man will „sein und haben“,  „was unsere Gesellschaft einem ständig 
an besseren Lebensmöglichkeiten vorgegaukelt“ hat.   „Der jugendliche Dieb 
übt sozial ausgleichende Gerechtigkeit“!!   Es wird speziell darauf Bezug 
genommen, daß ursprüngliche Dinge wie Charakter oder „Beruf“ eben gar-
nichts mehr für die gesellschaftliche Stellung und Wertschätzung des Einzel-
nen im modernen Leben einzulegen haben:   „man beurteilt ihn nicht mehr 
danach, was er schafft, sondern was er anschafft“,  „beachtet wird nicht 
mehr, was er leistet, sondern was er leisten kann“.   Unter dem letzteren ist 
kein intuitiver Bezug auf Beruf und Charakter, sondern ein logischer Bezug 
auf die aus ihren Werken abgeleitete Persönlichkeit zu verstehen;  eine etwas 
unsaubere Formulierung, deren eigentlicher Sinn aus dem vorherigen Urteil 
jedoch erhellt.   Und das hat dann eben zur Folge, daß der Konsum materiel-
ler Dinge eine weit größere Rolle zu spielen beginnt als die Investition per-
sönlicher Aktivität;  „je mehr und je kostspieligere Dinge jemand konsu-
miert, desto höher ist sein Rang in der Gesellschaft“.   Nutzen oder Ästhetik 
des Konsumenten spielen, statt ursprünglich die primäre jetzt nur noch die 



 

13 

sekundäre Rolle einer Verkleidung oder des Vorwandes und fadenscheiniger 
Rechtfertigungen dieses perversen Geltungstriebes über alles.   Der Gewerk-
schaft als quasi kultureller Institution ist es durchaus zumutbar, zu solch 
okkulten Einsichten zu kommen, in gewissen ihrer Sternstunden. 

Hauptsatz und Resümee bezüglich Ursachen der Erscheinung:   „ein-
mal die gesellschaftliche Unsicherheit, in die der Einzelne gerät, weil er über 
seine gesellschaftliche Stellung und Anerkennung keine Klarheit hat, und 
zum anderen der krasse Gegensatz vom wachsenden Wohlstand der Gesamt-
gesellschaft und der Unmöglichkeit des Einzelnen, sich mit legalen Mitteln 
diesen Wohlstand anzueignen“.   –   Dabei wurde von Metall nur dieser Feh-
ler begangen, die „Gesamtgesellschaft“ mit einer gewissen Clique zu ver-
wechseln, denn fiele jeder darunter, so käme es niemanden in den Sinn, sich 
selbst zu berauben! 

Das heißt also, es wirken im negativen und positiven Sinne die bereits 
schwankende und die noch zu erlangende gesellschaftliche Position als Ursa-
chen asozialer Vergehen.   Untergeordnete Elemente werden in den überge-
ordneten Rang gestellt.   Eine Folge des naiven Kritizismus, einer Art 
„dummer Intelligenz“.   Geltung und Ansehen statt Individualität und Ge-
meinschaft.   Das Tendenziöse anstatt des Effektiven, das Formale statt des 
Korrekten.   Heuchelei und Hinhaltung statt Offenheit und Erfüllung.   Das 
ist Babylon, unsere Zivilisation. 


