.Nur, was Du anschaffst, das gilt.”

Eine vollig unreligidse, nur auf leibliche Gesundheit und irdischen
Wohlstand bedachte Bewegung, die Gewerkschaft I.G. Metall, hat in ihrer
Zeitschrift Metall Nr. 11/6 von 1965 einen Artikel geschrieben, der eine
These beweist, die auBer mir noch nie von einem Menschen jemals unver-
hohlen und konsequent dffentlich vertreten worden ist, noch nie in der
menschlichen Geschichte, — die These, da} Ehrgeiz ein Verbrechen ist! —
Sie hatte es auf vollig unpsychischem Wege, nur aufgrund des gesunden
Menschenverstandes herausbekommen, allerdings ohne sich iiber Umfang
und Konsequenzen dieser These klar bewufit geworden zu sein. Der Artikel
lautet wie die Uberschrift. Er ist seiner fatalen Beweiskraft wegen einiger
Aufmerksamkeit wert.

Um vorher kurz zu beleuchten, was gerade ich unter Ehrgeiz verstehe
gilt es eine systematische Gegeniiberstellung gewisser Gefiihle in Erwédgung
zu ziehen. Diese menschlichen Gefiihle bilden sich ja aus in Stellungnah-
men zu den Vorkommnissen des allgemeinen Daseins, dessen Ordnung
»durch Raum und Zeit bestimmt wird*, deren jedes in wenigstens drei
Hauptdimensionen unterteilt gedacht werden muf3. Man spricht unter ande-
rem von Zukunft, Gegenwart und Vergangenheit sowie von Linie, Flache
und Tiefe. — Darauf hat sich dann auch fraglos die Seele eingestellt. Jede
der Dimensionen hat aber noch ihre zwei Seiten, und deshalb unterscheiden
wir auch an den Grundgefiihlen zusitzlich die positiven und negativen Aus-
richtungen derselben. So zB. freut man sich auf ein bevorstehendes Fest, ist
lustig gestimmt wihrend seines Ablaufes oder seiner Beharrung, und man ist
gliicklich tiber die verbrachten frohen Stunden. Auf der anderen Seite be-
steht Furcht vor dem Unheil, Unlust an einer Auseinandersetzung damit und
Trauer iiber den gewesenen ,, Verlust™ in etwa. Die drei positiven Gefiihle
enthalten eigentlich alle dasselbe heitere oder sonnige Moment, nur ein we-
nig modifiziert im Hinblick auf diese oder jene Zeit; und desgleichen die
negativen Gefithle. — Eine Analogie dazu 148t sich in Gefiihlen feststellen,
die eine Seele anderen solchen entgegenbringt, wo es sich also nicht um
seelenlose oder eben eigenseelische Elemente handelt, wie zB. Fest, Urlaub,
Reise solche sind. Diese Gefiihle sind darum auch nicht zeitlich sondern
raumlich orientiert, also nach aulen gehandelt. Es sind dieselben wie oben,



nur nach auBlen gewandt. Wir kennen sie unter den Bezeichnungen Wohl-
wollen oder Giite im gebenden Sinne, Sympathie oder Liebe im ausgleichen-
den umfassenden Sinne, und Dankbarkeit im nehmenden Sinne. Auch hier
fallt uns wieder auf, daB3 es sich in allen eigentlich wieder um Modifikationen
der Liebe handelt, je nach dem, welchen Weg sie einschldgt. Und man sieht
die auBBerordentliche Verwandtschaft zwischen Dankbarkeit und Gliick oder
Freude und Wohlwollen oder Lust und Liebe direkt auf der Hand liegen.
Was in jenen Gefithlen mehr auf ,,Lichtnatur®, das verweist in diesen mehr
auf ,,Wirmenatur®, denn Liebe mul3 wiarmen, einhiillen und Gliick strahlen,
aufbrechen, wie man zu sagen pflegt. Das kann ja garnicht bezweifelt wer-
den.

Nun muf} doch aber zugestanden werden, dafl wir noch ein Moment
unberiicksichtigt gelassen haben. Denn im Raum unterscheiden wir ja au-
Berdem das Innere vom AuBeren, durch alle sechs Dimensionen zugleich,
und in der Zeit ein Riickwirts und Vorwirts, gleichfalls durch alle sechs
Dimensionen zugleich. — Bevor dies ndher erklart wird, soll hieraus nur
erst im groben der Hinweis entnommen werden, da3 es auBler den zwdlf
hinausdringenden Gefiihlen auch noch zwdlf hereindringende geben muf3,
die jenen entgegensétzlich sind, deren Umkehrung darstellen, so dafl wir
genauso eine Tages- und eine Nachtseite in unserem Seelenleben kennen,
denn was hereinkommt ist ja wohl insofern dunkel. Das sind gleichsam
unsere ,,vierundzwanzig Altesten“. — Die dunklen Gefiihle in zeitlicher
Hinsicht werden zB. durch den Ehrgeiz gestellt, welcher die kalte Abart der
Freude prisentiert, denn man ist ehrgeizig in Bezug auf kiinftige Pline, die
man verwirklichen méchte. Ehrgeiz weckt dhnliche schaffende Energie wie
die Freude. Dann geht der Ehrgeiz iiber in den Ernst, welcher sich mit dem
aktuellen Gegenstand des Ehrgeizes befaBit. Nicht wahr, der Ehrgeiz konnte
niemals in Lust iibergehen; er ist ausgesprochen ernsthafter Natur! Dieser
Ernst gibt dhnlich ein neutrales Gleichgewicht wie die Lust auf andere Art.
Und danach geht er iiber in Stolz oder Wiirde, die Endform des Ehrgeizes,
zB. Stolz vor sich selbst. Stolz weckt nicht Energie, sondern verleiht Stand,
Halt und Festigkeit, dhnlich wie das Gliick auf seine Art Erfiillung bietet.
Sogenannte ,,Stinde” oder Gesellschaftsklassen. Stolz ist durchaus die kalte
oder starre Form und Entsprechung des Gliickes. Somit wére der Abgang
erreicht. — In rdumlicher Hinsicht besteht auch dazu wieder eine Analogie,

2



wobei einer seinen Stolz gegen andere als Herablassung oder Erhabenheit
geltend macht; man spricht nicht davon ,,Du bist mir wohlgesonnen®, son-
dern ,,Du demiitigst mich“. Aus der warmen Liebe wird kalter Respekt,
Achtung, Ehrfurcht. Und die Dankbarkeit gibt es hier auch nicht mehr,
sondern statt ihrer die Hochschidtzung des anderen. Entsprechend verhalten
sich die negativen Grundgefiihle des Bereiches, zB. Verachtung und Scham.

Nur dann, wenn man solche Zusammenstellungen macht, kann man
mit groBerer Sicherheit aus dem Gesamtcharakter eines Systems auf den
einer seiner Glieder stolen. Und die Gesamtcharaktere beider Systeme sind
wohl dieser Art, ersteres licht, warm, lebendig, zart, letzteres dunkel, kalt, tot
und hart. Man konnte sie zwanglos und ganz natiirlich mit Tag und Nacht
oder Sommer und Winter vergleichen, wobei dem Jahr freilich 24 Monate
zugebilligt werden miiliten. Auf diesen wesentlichen Vergleich komme ich
noch zuriick; denn es wird sich zeigen, da} die Natur von Nacht und Winter
eine solche ist, daf} in ihr alles Wache schlaft und alles Leben erlischt; dann
aber, wenn das Wache oder Lebendige keine Ruhe geben will, entsteht jene
finstere oder kalte Gefiihlsskala in der Seele, gleichsam der Vampirismus.

Um nun von solchen Imaginationen iiberzugehen zu einer begriffli-
chen Erklarung, gilt es sich die Idee des Naiven und Kritischen klarzuma-
chen. Zunichst ist das Naive das Urspriingliche gegeniiber dem Kritischen,
zB. ein Kind wird geboren. Indem diese Geburt sich ausbreitet und wéchst,
beginnt sie eines Tages einen neuen Stand auBer sich in der Welt zu beziehen
und ihren einstigen in sich zu verlassen. Dann ist der Mensch ,kritisch
geworden, dh. er steht sich selbst gegeniiber. Das ist wieder eine Lebens-
phase fiir sich. Dann stellt sich aber vielleicht heraus, dal auch diese Kritik
eine durchaus naive ist, da sie iiber sich als solche genausowenig Bescheid
weil}, wie zuvor das Naive {iber sich selbst. Die naive Naivitit ist als solche
durch eine naive Kritik abgeldst, und die Naivitit als solche garnicht —
aufgehoben, sondern nur auf einen anderen Standort verschoben worden!
Daraus ergibt sich die Wegweisung, auch der Kritik wieder einen Standpunkt
gegeniiber zu beziehen, der sich nun aber, — da er genau wie die Kritik
selbst einen gegeniiberliegenden Standpunkt einnimmt, nur jetzt beziiglich
eines anderen Objektes, — vom kritischen Verfahren als solchem in nichts
mehr unterscheidet, insofern also kein neues Moment mehr einfiihrt und
darum die gemachten Erfahrungen auch gleichzeitig auf sich anwenden und



in Beriicksichtigung bringen kann, wo heraus sich schlielich ein endgiilti-
ges, objektives Resultat ergeben mufl. Dieses Resultat ist aber gleichsam ein
erstaunliches, denn es besagt ja soviel wie, die Kritik sei ja garnicht der wah-
re Lebensstandpunkt, sondern nur ein voriibergehender zu dem Zweck, um
dem Naiven eine Aufklérung iiber sich selbst zu besorgen, damit es nicht nur
leben schlechthin, sondern bewul3t leben kann, speziell seiner selbst gemal,
entgegen der bereits um es herumliegenden Produkte, welche den zentralen
Lebensstol3 quasi magnetisch (suggestiv) sehr leicht abzulenken geeignet
sind. Denn solange jemand den naiv kritischen Standpunkt innehat, hélt er
diesen fiir den eigentlichen wahren und streitet dem Naiven seine ganze
Berechtigung ab; er weil3 ja noch nicht, welches die Aufgabe der Kritik ist.
Beleuchtet die Kritik hingegen sich selbst, hebt sie sich damit auch zugleich
auf und iiberldBt so schlieBlich dem Naiven wiederum seinen angeborenen
Vorrang. So kommt es durch eine Art doppelte Negation, der Kritik der
Kritik zur doppelten Position oder dem, was man positiven Selbstbezug,
,,Personlichkeit” nennt, oder doch vollendete Manifestation der Persénlich-
keit im Bereich des Seelischen.

Insofern ergeben sich vier Phasen. Das Naive lebt; die Kritik totet
das Naive, um es zu schauen; es vernichtet sich selbst als den Morder des
Naiven; das Naive kann sich wieder behaupten, nachdem es selber die Au-
gen geschlossen hatte, sein Gegner unschidlich gemacht oder beherrscht
werden konnte. Der ganze Prozef3 dient nur dazu, dem blinden Leben eine
tote Vision an die Seite zu stellen, resp. ins Mark zu meifieln. Leben und
BewuBtsein sind Gegensitze; und man mdchte beides zugleich; so obliegt
es dem einen seinen Streich sauber zu fiithren, und dem anderen sich geduldig

hinzugeben. Leben wird durch Blindheit, und BewuBtsein durch Tod ,,er-
kauft®.

Durch seine Kritik ist der Affe im paradiesischen Dschungel zum den-
kenden ,,Menschen geworden; diese beiden haben sich dann zunéchst ge-
genseitig zerfetzt. Vor allem droht ja der ersten Kritik die grofle Gefahr, das
Toten als ihren eigentlichen Selbstzweck aufzufassen, zu idealisieren, weil
sie sich iiber dessen hoheren Sinn noch nicht im Klaren sein kann. Sie
glaubt, ihre Aufgabe sei das Morden schlechthin, und die Aufgabe dessen,
wordiber sie sich erhoben, iiberhaupt gemordet zu werden. Damit ist der
lebensfeindliche Intellektualismus begriindet, der zugleich Materialismus

4



bedeutet, dh. die Schlange auf der Erde oder der vom Himmel auf die Erde
geworfene Satan. Man hélt sich fiir den Leib oder auch nur fiir das Bewuf3t-
sein, die ja beide nur Phdnomene der Personlichkeit sein konnen. Solche
Totungsinstinkte greifen dann sehr tief in die jeweilige menschliche Natur,
zB. Krieg sei der Motor allen Fortschritts, Not mache erfinderisch, nichts sei
iibler zu ertragen als eine Reihe von guten Tagen, man {iberliste die Natur,
besiege ihre Gewalten, erbeute ihre Schitze, Religion gedeihe nur in der
Verfolgung, oder der Starke verdrange den Schwachen. Man will auch
immer weiter aus dem Naiven hinaus, gleichsam mit seinem Turm bis in
Wolken der Kritik, da ein Zuriick fiir diese, welche ja nur Opposition kennt,
niemals in Frage kommt; man nennt dies Extraversion, Existenzialismus,
Welt als Vielheit, Raum als Ausdehnung, Zeit als Vorwiérts, Erkenntnis als
Differenzierung, Kultur als Verfeinerung, spricht von Hungertod, Wérmetod,
Ubervolkerung, Verwirrung, Zerstreuung usw. . Es geht unaufhaltsam im-
mer weiter nach auflen und oben seit dem Tage, wo die Schlange den Men-
schen Kritik beibrachte. Eine solche absurde und lebensfeindliche Einstel-
lung muBite in Kauf genommen werden, weil vom Standpunkt der Kritik aus
zwar alles gesehen, jedoch verkehrt herum, auf dem Kopf stehend gesehen
wird, da vom gegeniiberliegenden Standpunkt aus. Eine Korrektur kann erst
die Kritik der Kritik bringen, ein Denken tiber das Denken. Stehe ich vor
einer Tiir, dann sehe ich die Klinke rechts, welche links ist und den Angel
links wenn er rechts. Stehe ich vor dem Lebensproze3, dann dient dieser
lediglich vertilgt zu werden, statt ihn noch besser denn je herauszubringen.

Kennzeichen der Kritik sind also: sie ist einer Art mit dem, was sie
bekdmpft. Sie ist minderwertig aber voller Eigendiinkel; sie ist stumpf
gegen das Ubergeordnete und lebt in Opposition zu dem, gegen das sie sich
iberwirft. Sie lebt in allen Belangen des Denkens und Handelns verkehrt
herum. Sie verkennt vollig ihre und die Position alles Anderen. Sie kennt
nicht die Wahrheit; sie ist lebensunfihig; sie ist geradezu das Urbdse oder
eben der von Gott abgefallene erste resp. hochste Engel, der nun sich selber
fiir Gott erachtet! Der Name des Teufels ist jedoch Legion, und drauflen
gibt es nur Vielheit; darum ist ,,Luzifer” gleich als ein fiihrungsloses Heer
von eigenwilligen Teufeln zu verstehen, eine Hydra, wahrend Gott ohne jede
Begleitung und einmalig dasteht, zumindest nicht in Begleitung selbstbezo-
gener Wesen. — Die Kritik bietet eine Garantie dafiir nicht zu wissen, daf3



das, was hinter dem Letzten kommt genau dasselbe ist was vor dem ersten
liegt, daB3 Gott der letzte und der erste ist; denn sie ist nur auf das letzte ori-
entiert, ganz einseitig. Und sie begeht die Absurditit eines Miinchhausen,
daf} das Spitere mehr sein oder bieten kdnne als das Friihere, so da3 etwas
aus nichts und Wirkungen ohne Ursachen zustande kdmen. Nur, da sich mit
ihrer praktischen Einseitigkeit auch noch theoretische Blindheit paart, entge-
hen ihr diese Konsequenzen wiederum; sie ist vermdge dessen trotz allem
relativ lebensfahig, weil sie laufend die Augen zukneift und blinzelt, wie
Menschen zu tun pflegen, in den Momenten des Stolperns. — In kosmi-
schen Imaginationen kann der Vorgang auch dem verglichen werden. Das
naive Naive wird durch die Sonne gestellt. Die Erde bietet den Standpunkt
der naiven Kritik gegeniiber dieser Sonne; sie fiihlt sich noch eins mit der
Sonne, aber zu ihren Gunsten als Erde, so da3 die Sonne entwertet wird. Sie
bezieht das Sonnenhafte in sich selbst nicht mehr auf die Sonne, beschrénkt
es auf das Irdische, und blist dieses anormal iiber seine eigenen Grenzen
hinaus auf. Das erzeugt einen inneren und dufleren Krieg, welcher die Ab-
spaltung des Mondes bewirkt. An diesem Mond wird nunmehr deutlich,
was auch die Erde bisher immer nur war: ein bloBer Standort, um die Sonne
zu sehen, welche die eigentliche oder wahre Erde bedeutet. Durch den
Mond, welcher sich zwischen Sonne und Erde stellt, wird die bislang nur
halb abgetrennte Erde jetzt ganz von der Sonne gelost. Damit erledigen sich
die Konflikte, sowohl Auge wie auch Hand in einem zu sein fiir die Sonne
im Irdischen; sondern das Auge beschrinkt sich ganz auf die Erde, und die
Hand ganz auf die Sonne. Damit sind die Sonne ein Lebens- und die Erde
ein Weisheitsgestirn geworden. — Daraus ist die Lehre zu ziechen. Wie bei
der Erde, so ist auch beim Menschen a) dessen Wesen nicht mit seiner Er-
scheinung identisch! b) kein fremder Herrscher von auBlerhalb der Erschei-
nung; sondern c) einerseits wohl auBer der Erscheinung, jedoch d) als das,
was er selber ist, als er selbst. So kann spielend 1. der heidnische Glauben
an die Vielheit der Menschen aufgehoben werden, und 2. der primitiv pseu-
doreligiose Glauben an einen Gott auBer, neben, innerhalb oder {iber den
Menschen. Der Mond zeigt uns, was wir als Menschen sind; und die Sonne
zeigt uns, was wir als Gott sind; némlich nichts und alles. Das ist eindeutig.

Es ist nunmehr anzunehmen, daf} der Leser mit Gedanken bekanntge-
worden ist, die als esoterische oder geheime der Offentlichkeit an sich unzu-

6



ginglich bleiben miissen, und welche die unerldfliche Voraussetzung eines
Verstiandnisses des menschlichen Gefiihlslebens bilden. — Der Sinn war
dieser, daB alles mit dem Leben beginnt, das weder Materie noch Seele,
weder Dasein noch BewuBtsein hat; indem diese entstehen, kommt aber
nichts zum Leben , hinzu“, sondern etwas aus diesem heraus. Dennoch
kommt auch wieder nichts ,,heraus®, was zuvor schon drin war, sondern der

ProzeB stellt nur eine Umwandlungsform der vorigen Seinsweise dar, er ist
phénomenaler Natur, sekundir, beildufig. Zunichst wird das BewuBtlose
oder die Materie (samt ,,Energie®) geschaffen; danach inmitten derselben
und dieser gegeniiber die Seele, das Bewuf3te. An der Materie kann die
Seele ermessen, was sie selber ,,nur ist, als Erscheinung; am Immateriellen,
dem ,,Jeeren Raum®, was sie selbst als Gott ist (alles in allem). Da ihr aber
die Materie zunichst néher als der Raum steht, tritt vorerst eine Umkehrung
der wahren Verhéltnisse fiir das BewuBtsein zutage, der sogenannte Siinden-
fall. — Dieser besteht vor allem darin, daf tierisches Leben spontan zu
leben beginnt; weil Denken das Gegenteil von Leben bedeutet, ndmlich
Schauen usw., deshalb ist denken gleichbedeutend fiir das Leben mit Ster-
ben. Aber dieses Schauen wird noch nicht als das Schauen geschaut, man
hilt es noch fiir das Leben selbst, und so entstehen einige Konflikte zwischen
beiden. Weder rechtes Leben noch rechtes Sterben. Es muf} daher eine
vollige Totung erfolgen, um gediegenes Leben zu gewinnen; dh. mehr als
spontan denken: das eiskalte Denken.

Weil nun die Seele elastisch und plastisch ist, vermag sie mit allem
mitzugehen. Sie entwickelt ebenso gern verkehrte Gefiihle an falschen An-
schauungen, wie gesunde Gefiihle an richtigen Anschauungen.

Vergleichen wir darauthin Lust und Ernst miteinander. Die Lust geht
unmittelbar von unserem Herzen aus; das ist vollig gewi3. Beim Ernst sind
wir da nicht so sicher; der Ernst birgt zunichst noch ein Ritsel fiir uns; er
enthélt ein objektives Moment; im Ernst sind wir umgekehrt als wie in der
Lust orientiert; ndmlich von auBlen nach innen. Ernst bedeutet: wir haben
uns oder unser Herz nicht in uns sondern au3er uns, inmitten von anderen.
Ernst macht schwer; wir empfinden uns als Gewicht; weil wir uns nicht in
uns selber fithlen. Da wiirden wir uns leicht und schwerelos, eben ,,lustig*
fithlen. Tatséchlich stellt also der Ernst eine Umkehrung der Lust dar; wir
stehen auf dem Kopfe; stellen uns uns selbst entgegen; nehmen Beobachter-

7



stellung gegen uns ein; sehen uns unter anderem; spiiren Gewicht und Ge-
fahr; das macht ,,ernst“. Man nimmt Dinge ernst nur, sofern man ,,sein
Herz an sie verschenkt™ hat, mit seinem Herzen bei ihnen weilt. Das ist
natiirlich unreligios und gottlos. Denn das einzig Lebenswerte ist der allge-
genwirtige Gott; und dem kann man nicht “so ohne weiteres* als Mensch
,begegnen“ wie jedem anderen Hanswurst auf den Gassen. Der Ernst ent-
springt 100%ig einer effektiv naiv kritischen Lebenseinstellung.

Oder wenn ich jemanden liebe, so ndhere ich mein innerstes Wesen bis
zur volligen Verschmelzung dem seinigen vorbehaltlos an. Dagegen die
Verehrung zielt ausgesprochen auf Unberiihrbarkeit und Abstand hin. ZB.
man liebt die Sonne, und man verehrt die Sterne. Das ,,Pathos der Distanz*.
Liebe ist also ein Bekenntnis zur Welt als Einheit; Verehrung widerspricht
dem als ein Bekenntnis zur Welt als Vielheit. Liebe umarmt, Verehrung
verbeugt sich. Was einer liebt, das kann er nicht verehren. Aber auch, wer
da liebt, der kann nicht verehren; denn Liebe setzt Herz und Verehrung
Herzlosigkeit voraus. Liebe setzt innere Zuordnung, Verehrung duflere
Gegeniiberstellung fiir das betreffende Seelenleben voraus; ein zerrissenes
Herz diese, ein ganzes Herz jene. — Stolz ist die Sekundirform oder Abar-
tung der Liebe. Ich kann zB. jemandem helfen, um ihm eine Hilfe zu ge-
wihren; und ich kann jemandem helfen, um selber in seinen oder meinen

Augen als ein Helfer zu gelten. Solche Hilfe kann a) auf den Geholfenen
und b) auf den Helfenden hin orientiert sein! Das Urspriingliche oder Naive
war die Hilfe fiir den Anderen; daraus hat sich die kritische Abart oder Ge-
geniiberstellung gebildet, welche den Menschen in allen Dingen das Gefiihl
der ,,GroBe und Uberlegenheit” vermittelt. Aber nichts in der Welt ist groB,
denn die Welt ist in Wahrheit selber nicht grof3, weder groB3 noch klein.
Verehrung ist somit der letzte Humbug, eine vollig alberne, ja perverse Nar-
retei; das Wiirzen des Gesunden durch Gifte! Eine oppositionelle Verabso-
lutierung des Einzelnen.

Desgleichen bin ich zB. gliicklich iiber den Gewinn, welcher mir zuteil
geworden ist; aber ich bin stolz auf den Sieg, welchen ich dadurch zB. iiber
das Schicksal errungen habe. Stolz ist demnach die perverse Abart des Glii-
ckes. Stolze Menschen sind ,,einsame Menschen®, aber gliickliche Men-
schen sind gesellige Menschen; man kann iibrigens inmitten von anderen
duBerst ,,einsam® sein, sowie fern von jeglicher Seele deren intimste Gesel-

8



ligkeit genieBen. Das ist ja wohl selbstverstindlich. Wozu aber soll ich
stolz sein, wenn ich schon gliicklich genug bin; nur der Ungliickliche ist
imstande, sein Heil im Stolze zu suchen; so meinte der Fuchs, die Beeren
seien des Bemiihens ,,unwert“, als er sie nicht langen konnte! Stolz zeugt
demnach von Gottlosigkeit, von regelrechter Menschlichkeit.

Das gleiche, wenn ich jemand danke; so bringe ich mich selber dar fiir
das, was er mir getan. Wenn ich ihn statt dessen hochschétze, so habe ich
ihn dabei als den Gebenden im Auge. Das ist effektiv kritisch. Es setzt
voraus, daf} er nicht mir etwas schenken, sondern sich durch das Schenken in
Positur werfen wollte! Das ist im hochsten Grade hinterhiltig, gemein,
widerborstig und pervers, hollisch. Dafiir sollte man ihn anspucken und
zerreilen. Etwas anderes wére es jedoch, wenn er offen einen Handel vor-
schliige, ,,dieses fiir jenes®, anstatt zu betriigen und sich Vorteile hinten
herum zu erschleichen.

Oder wenn ich mich auf etwas Schones freue, so in aller Aufrichtigkeit
nur deshalb, weil es mir selber zugute kommt. Bin ich statt dessen ehrgei-
zig, so doch im Hinblick darauf, dieses Schone der Zukunft abspenstig zu
machen, daB ich es ihr wegnehme, abluchse, abfeilsche und abgaunere.

Weil das wiederum von obigen Umsténden abhéngt, so ist dem Ehrgeiz eine
gezwungene und ernsthafte Einstellung zu eigen. Er offenbart somit die
Gesinnung des typischen Verbrechers und der Verlogenheit. — Dieses
Urteil dariiber wird aber nicht von dem oder jenem ,,gesprochen®; man liest
es aus den Fakten unvermittelt selbst ab.

Solche Betrachtungen zeigen, dal} es zweierlei Gefiihlskreise im Seeli-
schen gibt, von denen der erste immer ins Auge fafit, worum es geht, wéh-
rend der zweite dessen Gegeniiber, die Widerspiegelungen davon, dessen
Gegenbild. Es liegt darum dasselbe Verhéltnis vor, welches oben zuvor naiv
und kritisch konstatiert wurde, so dafl jene Uberlegungen nur noch auf diese
iibertragen zu werden brauchen. Es sind Gefiihle, welche das BewuBtsein,
das Licht, den Intellekt zum Herrn erheben, wihrend sie die Warme, das
Leben und das Gefiihl selbst verleugnen. Denn zB. Stolz ist weniger auf den
Stolz als ein Gefiihl, als auf dessen Objekt ausgerichtet, ,,worauf™ er stolz
sein zu diirfen glaubt; aber Gliick schwelgt ganz in seiner eigenen Seligkeit,
macht somit einen Selbstbezug spiirbar, ist dullerlich unabhéngiger, grofzii-



giger. Der Selbstbezug, als vollendete Form des Naiven ist noch iiber der
Kritik. — FEbensowenig wie es Tag und Nacht gleichzeitig, so kann es auch
nicht die warme und die kalte Gefiihlsskala gleichzeitig geben. Aber es gibt
sie noch nicht einmal nacheinander, denn das betonte Gefiihlsleben hat zu
seinem duflersten Gegensatz nur noch die betonte Gefiihllosigkeit oder reine
Sachlichkeit. Das ist das letzte auf diesem Sektor. Der wahre Mensch hat
warme Gefiihle und kalte Gedanken; aber der falsche Mensch hat kalte Ge-
fiihle und warme Gedanken. Er ist personlich frivol und sachlich sentimen-
tal; das ist etwas Furchtbares; darin offenbaren sich duf3erliche Verbrechen
und innerliche Perversitidt. Der Mensch handelt von drauflen und urteilt von
drinnen; so hat er weder das Gute noch auch das Wahre auf seiner Seite,
sondern in allem das Verkehrte, lau bei lau. Was ihn pervers macht, ist
vielfach als Vampirismus verschleiert worden; alle solche Geschichten wie
Eulenspiegel, Miinchhausen, Quichote, Rattenfanger von Hameln, Swinegel
und Vampirismus beziehen sich auf verschliisselte Darstellungen menschli-
chen Seelenlebens in oft ,,bewunderungswiirdiger* Exaktheit. Menschen,
die am Tage nicht richtig zu sterben vermégen, sind verflucht nachts ein

unstetes Leben zu fithren. Wird ihnen die Unschuld, ein Stiick Holz von der
Pflanze ins Herz gestoB3en, bei Vollmond, dem Herrn der Kritik, erst dann
finden sie Ruhe im klaren Selbstbezug. Ein Vampir vertrigt nicht sein
Spiegelbild. Das ist zugleich Moses ,,Gerechtigkeit. Zum Vampir wird
einer durch Verbrechen; sie halten ithn am Irdischen fest. Wer das fiir ,,A-
berglauben* hilt, ist selbst am abergldubischsten. Alle solche ,,Mérchen*
sind von geradezu mathematischer Prézision; sie bekunden Millimeterarbeit.

Wie schon fiir den einzelnen Menschen das Lernen die Vorstufe zur
Praxis bedeutet, also auch ist dem Tier Erlangen des DenkbewuBtseins vor-
laufiger Hauptzweck. Und die Natur 146t auf jeder Entwicklungsstufe ein
Reich zuriick, das hierbei stehen bleibt. Weil das Denken lebensfeindlich
ist, deshalb sind auch die hieran orientierten Gefiihle lebensfeindlich. Dar-
um gibt es Religion. Religion bringt tatsichlich und wortwortlich den U-
bermenschen. Es ist vollig unnétig, auller der Freude als Energiespender
auch noch den Ehrgeiz, auer dem Gliick als Lebensinhalt auch noch den
Stolz zu verwenden! Wer eben sich so nicht beherrscht, braucht die Peit-
sche; wer die Peitsche braucht, ist dulllig und minderwertig; man soll es
ihm auch zeigen, daB er es ist. — So spricht Moses von zwei Bidumen in-

10



mitten des Paradieses oder eben der Schopfung; die letzten beiden Freistel-
len fiir Gottes Werke. Gemeint sind Mensch und Ubermensch. Sehr richtig
erwdhnt Mose, der erste Baum zeigte ihnen, daf} sie nackt waren. Sie konn-
ten sich selbst sehen; aber das war nur erst die Hélfte. ,,Nun® wurden sie
aus dem Paradiese verwiesen; aber die sogenannte ,,Gerechtigkeit™ Moses
und Jesu ist keine zeitliche; sie beruht auf Gleichzeitigkeit oder Konsequenz,
auf dem inneren Sinn des Selbstbezuges. Deshalb war mit diesem Erfolg
zugleich gegeben, daf} jene ihre Grundlagen einbiifften; dafiir hergeben muB-
ten. Der zweite Baum fiihrt zur Erkenntnis Gottes oder dem ,,dal} sie Gott
erkennen moégen wird ihnen das ewige Leben bringen®, sogenanntes ,,Erho-
hen der Schlange. Schlange heifit materiell orientiertes Denken, Welter-
kenntnis. Die Menschen wissen, was Gut und Bose ist; aber Ubermenschen
wissen, was Sein und Nichtsein ist oder Leben und Tod; jene kennen das
Relative, diese das Absolute. — Gustav Meyrink schrieb seine perversen
Romane zB. nur deshalb, um den Gipfel des Grauens bewufit zu machen,
durch dessen Uberwindung allein erst der gewisse Scheintotzustand herbei-
gefiihrt wird, dessen andauernde Opfer die sogenannten Medien werden, aber
dessen Herren die Initiierten sind, welche ihn auf Bruchteile von Sekunden

abkiirzen! Es handelt sich um einen phantastischen Kélteschock oder
Schicksalszustand kiirzester Dauer, in dem die Personlichkeit klar denkt;
kalt sachlich, um im niachsten Moment hei3bliitig und aktiv daraufhin zu
agieren. Schauen ldhmt immer; und handeln macht stets blind. Darum
sagte Jesus, der iiber Golgatha ging, zu Petrus, nur aus Menschen, hart und
kalt wie Fels, will ich zartes Leben in Gliick und Liebe erwecken. Deshalb
haben mitunter gro3e Schicksalsschldge Menschen den Blick fiir iiber-
menschliche Wahrheiten gedffnet; sie sind endlich ,,gereift. Goethe 1463t
die griine Schlange des Intellekts zur Briicke fiir ein hoheres Menschliches
Verwendung finden; er macht den menschlichen Endzweck zum FuB3abtreter
fiir ein ibermenschliches Beginnen.

In dem erwihnten Artikel von Metall geht es auch sozusagen um ,,eine
Verbesserung unserer gesellschaftlichen Wirklichkeit“! In den letzten 10
Jahren ist die Menge der Verbrechen um das Vierfache von dem angestiegen,
was die Bevolkerung zugenommen hat, und das, obwohl nie zuvor je solch
Wohlstand gewesen ist wie jetzt und heute. Die Eigentumsvergehen davon
machten allein 56,2 % aus, und der Anteil Jugendlicher unter 21 Jahren daran

11



betrug 45,8 %. — Innenminister Hocherl reagierte auf diese Feststellungen
in dem Sinne, — erstaunlicherweise sei es gerade der Wohlstand, der die

Entwicklung der Diebstahlskriminellen férdere. Er fiihrt iibersteigerte An-
spriiche, riicksichtslose Geltungssucht, Neid und Besitzgier, Nachahmungs-

trieb und Werbemethoden als Ursachen an.

Metall geht hierauf ein mit der Feststellung, daB die Jugendlichen sich
heute in eine Gesellschaft des Uberflusses hineingestellt finden, in der jeder
einigermaflen Tiichtige geradezu alles erreichen zu konnen scheint. Die
Ursachen werden dabei noch nicht hinreichend durchschaut, und so kommt
es wohl bald zur erniichternden, stufenweisen Resignation gegeniiber diesen
und jenen Idealtrdumen bis zu direkten Minderwertigkeitskomplexen, da
man nicht fiir alles die Gesellschaft schuldig sprechen zu kdnnen glaubt,
sondern einen wesentlichen Grund des Versagens bei sich selber sieht. Man
beginnt also den Beruf zu wechseln, alles iiber den Haufen zu werfen, und
landet so oder dhnlich bald und unversehens in der Kriminalitdt; dies jedoch
keinesfalls aus absichtsvoll geplanter Bosheit oder um des reinen Besitzes als
solchem wegen, - das wire ja naiv und direkt, - sondern: ,,wenn es nun in
dieser Situation zu Diebstdahlen kommt, dann bezeugt es eher den Wunsch
nach gesellschaftlicher Anpassung, als eine besondere sittliche Verdorben-

heit. Man will ,,sein und haben®, ,,was unsere Gesellschaft einem stindig
an besseren Lebensmdglichkeiten vorgegaukelt™ hat. ,.Der jugendliche Dieb

iibt sozial ausgleichende Gerechtigkeit™!! Es wird speziell darauf Bezug

genommen, daf} urspriingliche Dinge wie Charakter oder ,,Beruf* eben gar-
nichts mehr fiir die gesellschaftliche Stellung und Wertschétzung des Einzel-
nen im modernen Leben einzulegen haben: ,,man beurteilt ihn nicht mehr
danach, was er schafft, sondern was er anschafft”, ,,beachtet wird nicht
mehr, was er leistet, sondern was er leisten kann®. Unter dem letzteren ist
kein intuitiver Bezug auf Beruf und Charakter, sondern ein logischer Bezug
auf die aus ihren Werken abgeleitete Personlichkeit zu verstehen; eine etwas
unsaubere Formulierung, deren eigentlicher Sinn aus dem vorherigen Urteil
jedoch erhellt. Und das hat dann eben zur Folge, dal der Konsum materiel-
ler Dinge eine weit grofere Rolle zu spielen beginnt als die Investition per-
sonlicher Aktivitdt; ,,je mehr und je kostspieligere Dinge jemand konsu-
miert, desto hoher ist sein Rang in der Gesellschaft. Nutzen oder Asthetik
des Konsumenten spielen, statt urspriinglich die primére jetzt nur noch die

12



sekundire Rolle einer Verkleidung oder des Vorwandes und fadenscheiniger
Rechtfertigungen dieses perversen Geltungstriebes iiber alles. Der Gewerk-
schaft als quasi kultureller Institution ist es durchaus zumutbar, zu solch
okkulten Einsichten zu kommen, in gewissen ihrer Sternstunden.

Hauptsatz und Resiimee beziiglich Ursachen der Erscheinung: ,.ein-
mal die gesellschaftliche Unsicherheit, in die der Einzelne gerit, weil er iiber
seine gesellschaftliche Stellung und Anerkennung keine Klarheit hat, und
zum anderen der krasse Gegensatz vom wachsenden Wohlstand der Gesamt-
gesellschaft und der Unmoglichkeit des Einzelnen, sich mit legalen Mitteln
diesen Wohlstand anzueignen®. — Dabei wurde von Metall nur dieser Feh-
ler begangen, die ,,Gesamtgesellschaft™ mit einer gewissen Clique zu ver-
wechseln, denn fiele jeder darunter, so kdme es niemanden in den Sinn, sich
selbst zu berauben!

Das heil3t also, es wirken im negativen und positiven Sinne die bereits
schwankende und die noch zu erlangende gesellschaftliche Position als Ursa-
chen asozialer Vergehen. Untergeordnete Elemente werden in den iiberge-
ordneten Rang gestellt. Eine Folge des naiven Kritizismus, einer Art
~dummer Intelligenz“. Geltung und Ansehen statt Individualitit und Ge-
meinschaft. Das TendenziGse anstatt des Effektiven, das Formale statt des
Korrekten. Heuchelei und Hinhaltung statt Offenheit und Erfiillung. Das
ist Babylon, unsere Zivilisation.

13



