
 

 

SELBSTBEZOGENER SELBSTBEZUG 
DAS SYSTEM 
VOM ABSOLUT SICHEREN AUSGEHEN 

Über diese Themen hat Schelling das Nachfolgende geschrieben. 
Harald K..... kommentierte es. 
Schelling ist einer der vier großen Philosophen in letzter Zeit.   Angefangen hat 
es mit Kant, es war der erste neue Philosoph;  danach kamen Fichte, Schelling 
und Hegel.   Danach ist nichts mehr gekommen. 

SELBSBEZOGENER SELBSTBEZUG 

„Welche Idee haben wir denn von Gott selbst  –  eben die, daß er 
sich selbst affirmiert und von sich selbst affirmiert ist;  dh. eben die, 
daß er die Einheit des Affirmierenden und des Affirmierten ist.“ 

Affirmation bedeutet Bejahung.   Gott ist die Einheit des Bejahenden und des 
Bejahten.   Er ist derjenige, der zu sich ICH sagt und zu dem von sich selbst ICH 
gesagt wird.   Schelling bringt den Selbstbezug zur Darstellung. 

„Das Affirmierende und das Affirmierte, beides ist Gott, heißt also 
ebenso viel wie:  beides, das Affirmierende und das Affirmierte je-
des für sich, ist die Identität des Affirmierenden und des Affirmier-
ten.“ 

Schelling unterscheidet zwischen dem Affirmierenden und dem Affirmierten.   
Jetzt haben wir aber festgestellt, daß das Affirmierende und Affirmierte  - bezo-
gen auf das Keilkreuz:  nämlich der eine Keil und der andere Keil -  noch keine 
Persönlichkeit sind, sondern ein einfacher Selbstbezug.   Deswegen sagte Schel-
ling das Vorhergehende, was also heißt:   das Affirmierende ist Affirmierendes 
und Affirmiertes, und das Affirmierte ist auch Affirmierendes und Affirmiertes. 

„Es gibt also kein rein Bejahendes, denn das Bejahende von Gott ist 
selbst Gott, dh. selbst schon die Identität des Bejahenden und des 
Bejahten;  und es gibt kein rein und bloß Bejahtes, denn das Bejahte 
ist wieder selbst Gott, dh. die Selbstidentität des Bejahten und des 
Bejahenden.“ 

Genau wie beim Keilkreuz:   jedes Teil des Selbstbezuges ist selbst Beziehendes 
und Bezogenes, so daß also die Persönlichkeit ein selbstbezogener Selbstbezug 
ist;  vierfach. 



 

2 

Harald K.....s Ergänzung zu Schelling: 
„Indem Gott sich selber setzt, ist er als von sich Gesetzter doch nicht 
verschieden von sich als Setzendem, denn er setzt ja sich selbst wie-
der als das, das er schon ist und nicht als etwas von sich Verschiede-
nem.   Als Gesetzter dasselbe wir zuvor als Setzender, wird er sich 
also auch von hier aus setzen und dadurch sich selbst als Setzenden 
zum Gesetzten machen.   Und eben dadurch ist er als Setzender wie 
als Gesetzter sowohl Setzender als auch Gesetzter und in sich selbst 
ohne Verschiedenheit, bzw. überall sich selbst gleich und damit 
vollkommen einfach und ungeteilt. 
Gott ist also die Bewegung des sich selbst Setzens, ohne gesonderte 
Momente in dieser Bewegung.   Man kann auch sagen:   Gott ist der 
Selbstbezug eines Selbstbezuges, oder in allen Punkten seiner Be-
wegung Selbstbezug.“ 

So wie bei der Entwicklung des Keilkreuzes gesagt wurde:   der Kreis ist in je-
dem Punkte seines Kreises selbst Kreis;  der Kreis ist nur ein bis zum Ende 
durchgeführter Kreisbogen, weiter nichts und ist in jedem Punkt selbst wieder 
Kreis. 

„In dem Satz A = A wird nicht Ungleiches Ungleichem, sondern 
dasselbe wird sich selbst gleichgesetzt.   Das ‚A’ als Subjekt ist also 
schon das Ganze, ebenso das ‚A’ als Prädikat ist das Ganze.   Es 
wird nicht in eine einfache Identität, sondern er wird die Identität ei-
ner Identität gesetzt.“ 

Eine Identität setzt ja zwei Dinge voraus, die identisch gesetzt werden.   Diese 
Identität setzt die Identität einer Identität voraus  - Identität einer Identität mit 
sich selbst -  und nicht die Identität zweier Einfacher. 
Das sind zwei Keile, die auf zwei andere Keile zurückgeführt werden, gewisser-
maßen. 
(Das ist eine kleine Einführung in Philosophie.   Wenn man mal ein philosophi-
sches Buch in die Hand bekommt, dann hat man eine Orientierung, wie das ge-
meint ist.) 

„Wie nun in dem Satz A = A das erste ‚A’ nicht bloß ein Teil des 
Ganzen, sondern das ganze unteilbare ‚A’ selbst ist  - ebenso das 
Prädikat usw. -,  so ist das Absolute als das Bejahende von sich 
selbst  nicht bloß ein Teil des Absoluten, sondern das ganze Absolu-
te ebenso als das Bejahte von sich selbst.   Die Idee Gottes ist also 



 

3 

weder das Affirmierende noch das Affirmierte insbesondere zu sein, 
sondern immer und notwendig die Einheit davon zu sein.   Die 
Wichtigkeit dieser Sätze wird erst vollständig durch die Folgen er-
kennbar, indem mit der ewigen Einheit des Affirmierten und Affir-
mierenden nun auch die ewige Einheit alles Subjektiven und Objek-
tiven, alles Idealen und Realen gesetzt ist.“ 

Dh. also Schelling entwickelt aus dieser Identität der Identität, die er als Gott 
bezeichnet, seine ganze Philosophie;  dh. er entwickelt aus dem Keilkreuz seine 
ganze Wissenschaft;  dasselbe, was wir hier auch machen. 

„Indem also eben damit zugleich alles Subjektive als Subjektives, al-
les Objektive als Objektives negiert und in allem Wissen und in al-
lem Sein nur die ewige, unteilbare Einheit beider, dh. Gott, wahrhaf-
tig erkannt wird. 
Die Selbstaffirmation Gottes kann auch als eine Selbsterkenntnis be-
schrieben werden.“ 

Also das ist das Entscheidende:   „Die Selbstaffirmation Gottes kann auch als 
eine Selbsterkenntnis beschrieben werden“;  dh. also, im Menschen wird die 
Identität  - die draußen im Universum der Kern aller kosmischen Gebilde ist -,  
die wird im Menschen bewußt und ist dadurch Selbsterkenntnis dieser Identität, 
oder die Selbsterkenntnis Gottes im Menschen. 

Selbsterkenntnis bedeutet, daß man sich als sich-selbst-Erkennender selbster-
kennt, nicht als einfaches Selbst.   Man erkennt sich als denjenigen, der sich 
selbst erkennt.   Dadurch wird die Selbsterkenntnis verdoppelt und man hat dann 
vier Momente in sich drin.   Die Selbsterkenntnis erkennt sich selbst;  dann hat 
sie ein Bild von sich selbst und ein Sein. 
Im Sein ist die Selbsterkenntnis und im Bild ist die Selbsterkenntnis;  und das 
beides ergibt dann die Quadratur des Kreises, sozusagen. 

„Der erste Antrieb zur Philosophie, so verschieden er sich in ver-
schiedenen Subjekten modifiziert, liegt doch imgrunde nur in seiner 
Voraussetzung, welche uns nur durch die Reflexion auf das Wissen 
selbst abgenötigt wird.   Dieser Voraussetzung Realität zu geben, sie 
in ihrem ganzen Gehalt zu ergründen und von allen Seiten als wahr 
darzustellen, dieses ist eigentlich der subjektive, verborgene Impuls 
zu aller Philosophie. 
In wem jene Voraussetzung nicht, entweder von selbst oder durch 
andere, lebendig geworden ist, der berührt nicht einmal die Region 



 

4 

der Philosophie und entbehrt ganz des wahrhaften Antriebs zu der-
selben.   Ich spreche zuvörderst gleich jene Voraussetzung aus und 
stelle den ersten Satz unserer Untersuchung folgenden auf: 
die erste Voraussetzung alles Wissens ist, daß es ein und dasselbe 
ist, das da weiß und das da gewußt wird.“ 

So fängt Schelling also mit der Philosophie an und das gibt einen gewissen Ein-
blick in die Bedeutung des Mischens, des Keilkreuzes und dessen, was wir hier 
treiben.   Das sieht alles scheinbar so abstrakt aus, aber diese abstrakte Darstel-
lung ist Voraussetzung für wirklich lebendige, aktive und persönliche Lebensges-
taltung nachher.   Kein Mensch kann sich im Leben selbst behaupten, der sich 
nicht im Sinne des Keilkreuzes bewegt oder verhält. 

Auf diesen Sätzen beruht das ganze Schellingsche System. 
Aus dem Schellingschen System hat sich das Hegels entwickelt. 
Aus Hegel hat sich der Existenzialismus entwickelt, und hat sich der Kommu-
nismus entwickelt;  das sind alles Dinge, die sich aus dem Keilkreuz entwickelt 
haben.   Das ist geballte persönliche Energie  –  Das muß man im richtigen Licht 
sehen. 

Frage: Kann man daraus die Dynamik des Kommunismus’ erklären? 

Antwort:   Die ist nicht so ohne weiteres daraus zu erklären;  aber die marxis-
tisch-leninistische Grundlegung ist daraus zu erklären, die sich ihre 
Lebenskraft noch bis heute erhalten hat! 

DAS SYSTEM 

„Die Differenzen der Dinge beruhen nun einzig und allein auf dem 
Verhältnis, in welchem sie die Einheit des bewegenden und des be-
wegten Prinzips, der Seele und des Leibes, ausdrücken. 
ZB. in der sogenannten toten Materie hat das bloß bewegte oder leib-
liche Prinzip das Übergewicht, sowie dagegen in der organischen 
und belebten Materie beide zum vollkommenen Gleichgewicht 
kommen.   In den Erscheinungen aber, die man einem eigenen Prin-
zip  - der Seele -  zuschreibt, nur das bewegende Prinzip das Über-
gewicht über das bewegte  - von sich selbst träge -  Prinzip erhält.“ 



 

5 

Schelling spricht hier überall vom Übergewicht und Gleichgewicht.   Er operiert 
überall mit zwei Grundelementen. 
Schelling unterscheidet sich von unserem System nur dadurch, daß er noch ein 
Gleichgewichtsmoment setzt, während wir nur mit Übergewichten operieren. 
Er sagt:   bei der Materie überwiegt das träge Prinzip das dynamische, aber das 
dynamische ist auch vorhanden;  und in der Seele des Menschen da überwiegt 
das dynamische Prinzip über das materielle, das durch den Leib vertreten ist. 
Darauf ist auch das chinesische Zeichen (Yin und Yang) anwendbar:   in dem das 
Schwarze mit dem weißen Punkt den Leib bezeichnet. also die Materie, die auch 
das Leben in sich hat;  während das Weiße mit dem schwarzen Punkt die Seele 
bezeichnet, die auch etwas Trägheit in sich hat. 

VOM ABSOLUT SICHEREN AUSGEHEN 

„Denn wenn in der absoluten Wissenschaft das erste Gesetz ist:   
nichts als wahrhaft reell zuzulassen, dessen Realität nicht unbedingt 
notwendig ist,…“ 

Also das ist auch einer der wichtigsten Grundsätze, die es überhaupt gibt:   man 
muß immer von dem absolut Sicheren ausgehen, wenn man irgendeine gedankli-
che Untersuchung macht, oder etwas im Leben praktisch zu bewerkstelligen 
versucht  –  man muß immer von dem ausgehen, was das Nächste ist, was das 
Greifbare ist, was das Sichere ist. 
Wenn ich irgendetwas zu ergründen versuche, dann darf ich nicht von dem aus-
gehen, was ich suche, sondern ich muß von dem ausgehen, was mir unmittelbar 
greifbar ist und muß das Finden in die Zukunft abschieben, der Zeit überlassen.   
Ich muß mich langsam an die Sache heranarbeiten;  ich kann niemals einen 
Sprung machen und in das, was ich suche und was mir nicht gegenwärtig ist 
gleich hineinspringen, sondern muß dann rückschalten und versuchen, was von 
dem Gesuchten  - welcher kleine Zipfel -  mir zunächst greifbar ist.   Und da-
durch kann man sich in jeder Situation des Lebens vollkommen selbstbewußt 
verhalten, weil man dadurch etwas hat, was einem selbst verwandt ist;  dadurch 
ist das Ding in uns selbst hereingelegt;  da hat man den Sohn gewissermaßen  –  
an diesem Zipfel. 
Wenn wir dagegen in etwas reinspringen, was uns vollkommen fremd ist, voll-
kommen ungreifbar, dann kommen wir ins Schwimmen, in Verlegenheit  –  und 



 

6 

werden kopflos.   Und all diese Phänomene der Hysterie entstehen dadurch, daß 
man nicht an das Sichere, an das Nächste, an das Greifbare, an das unmittelbar 
Greifbare herangeht. 
Dies ist auch in Bezug auf Erkenntnis oder Wissen anwendbar. 

„…, so kann auch die Materie, wie sie übrigens bestimmt werden 
möge, keineswegs als das höchste und oberste Prinzip betrachtet 
werden, da ohne Zweifel in dem Gedanken nicht Unmögliches ist, 
daß die Materie überhaupt nichts reelles, sondern ein bloßes Schein- 
oder Traumbild des Geistes ist, daß sie also ebensogut nur ein Akzi-
denz des Geistes oder der Seele sein könne, indem die Seele in je-
nem System zu einem Akzidenz von ihr gemacht wird.“ 

Das ist eine Erklärung dafür, was Schelling darunter versteht, wenn man auf das 
Sichere ausgehen will.   Wenn man absolute Selbstsicherheit in jeder Situation 
des Lebens verwirklichen will, dann muß man sich so verhalten, daß man sich 
immer auf dasjenige einschränkt, was einem die Selbstsicherheit garantiert.   Und 
ist überhaupt nicht vorhanden, dann muß man sich gegen alles abschirmen und 
sich auf sich selbst beziehen.   Sich selbst hat man immer;  und solange man sich 
selbst hat, kann man auch immer Selbstsicherheit haben.   Die Menschen verlie-
ren ihre Selbstsicherheit dadurch, daß sie sich selbst verlieren, oder dasjenige 
verlieren, wo sie sich mit festem Fuß draufstellen können;  sie werden von der 
Welt nach außen gezogen, zu schnell und zu stark; sie überfressen sich gewis-
sermaßen.   Dadurch entsteht dann Hysterie, Kopflosigkeit, Verlegenheit, schwa-
che Persönlichkeit, Abhängigkeit von anderen  –  dasjenige, wovon Gurdjew 
schreibt. 


